

# كتاب القواعد المثلثي

في صفات الله وأسمائه الحسنى

تأليف  
الإمام العلامة / محمد بن صالح العثيمين  
رحمه الله تعالى

خرج أحاديثه وعلق عليه

أسامي عبد العزير

الناشر

دار التيسير للنشر والتوزيع

٠٤٨/٢٢٢٥٥٣٥ — ٠١٢/٥٢٤٠٤٢٥

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

حقوق الطبع محفوظة

الطبعة الأولى

١٤٢٦ هـ ٢٠٠٥ م

دار التيسير

للنشر والتوزيع

٠٤٨/٢٢٢٥٥٤٥ — ٠١٢/٥٢٤٠٤٢٥

كمبيوتر : ٠١٢٢٥١١٢٠٣

## المقدمة

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعود بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله؛ فلا مضل له، ومن يضل؛ فلا هادي له.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَابَةٍ وَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ١٠١].

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نُفُسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ [النساء: ١].

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا \* يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: ٧٠ ، ٧١].

أما بعد ...

«فإن شرف العلم تابع لشرف المعلوم، ولا ريب أن أجل معلوم وأعظمه وأكبره هو: الله؛ الذي لا إله إلا هو، رب العالمين، وقيوم السموات والأرضين، الملك، الحق، المبين، الموصوف بالكمال كله، المترء عن كل عيب ونقص، وعن كل تشبيه وتشبيه في كماله.

ولا ريب أن العلم بأسمائه، وصفاته، وأفعاله؛ أجل العلوم وأفضلها، ونسبة إلى سائر العلوم، كنسبة معلومه إلى سائر المعلومات»<sup>(١)</sup>.

وقد كان أصحاب النبي ﷺ والتابعون لهم بإحسان آخذين في هذا الباب (باب: الأسماء والصفات) بكتاب الله، وسنة رسوله ﷺ لا

(١) انظر: «مفتاح دار السعادة» (١/٨٦).

يجاوزونهما.

فظلت هذه العقيدة صافية رائقة، لا تشوبها شائبة إلى أن جاءت مقوله الجهم بن صفوان، وظهرت البدع الكلامية، فانبرى رجال من أهل السنة وأصحاب الحديث أمثال: «مالك، والأوزاعي، وأحمد»، يوضخون للناس عقيدة السلف، وألف آخرون في الرد على المبتدة، وبيان ضلالهم، ودحض شبههم.

فألف عثمان بن سعيد الدارمي «رده على بشر المرسي»، و«الرد على الجهمية»، وكتب البخاري (رحمه الله) كتابه: «خلق أفعال العباد»؛ ردًا على المعتزلة والقدريه، وصنف عبد العزيز الكناني كتابه «الحديدة» في الرد على بشر المرسي، ثم تابع التأليف والتصنيف في نصرة مذهب السلف، وذم مذاهب أهل البدع.

حتى جاء شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله تعالى) فكان له الاباع الطويل والجهد الوفير في مناقشة أهل البدع، والرد على شبههم، وكشف زيفهم، وضلالهم، وتنوعت كتبه، وردوده، ومناقشاته للمخالفين، فكتب في بيان عقيدة السلف، وأقوال أئمة الإسلام، كما رد وناقش الفلسفه والمعلزله والقدريه، والجهمية، والمرجئة، والمشبهة، والخوارج، والصوفية، والرافضة، والأشاعرة، وكان موقفه من هؤلاء ومنهجه في الرد عليهم نابعاً من المنهج السلفي القائم على الكتاب والسنة، وأقوال سلف الأمة.

وسار على منهجه واقتفي أثره تلميذه النجيب ابن قيم الجوزية (رحمهم الله جميعاً).

فصارت كتبهما مرجعاً وملازاً لكل من سلك طريق أهل السنة والجماعة، وجانب طريق أهل الزيف والضلاله.

ومن أسمهم في هذا الجانب في عصرنا الحاضر الشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين (رحمه الله تعالى)؛ فصار على نهج هذين الإمامين الجليلين،

يوضح مذهب أهل السنة والجماعة، ويرد على من خالفهم بأسلوب سهل يسير . وقد جاء كتابه : «القواعد المثلثة في صفات الله، وأسمائه الحسنة» ليؤكد ذلك ، ولaci هذا الكتاب (وهو أصل هذا الشرح الذي بين أيدينا) استحساناً وقبولاً كبيراً لدى العلماء، وطلبة العلم، فكم من شارح له، وكم من متن عليه، وقرظه الشيخ العلامة عبد العزيز بن باز (رحمه الله) بقوله :

**بسم الله الرحمن الرحيم**

الحمد لله ، والصلاوة والسلام على رسول الله ، وعلى آله وأصحابه ، ومن اهتدى بهداه .

#### **أما بعد:**

فقد اطلعت على المؤلّف القيم ، الذي كتبه صاحب الفضيلة العلامة أخونا الشيخ محمد بن صالح العثيمين ، في الأسماء والصفات ، وسماه : «القواعد المثلثة في صفات الله وأسمائه الحسنة» .

وسمعته من أوله إلى آخره ، فألفيته كتاباً جليلاً ، قد اشتمل على بيان عقيدة السلف الصالح في أسماء الله وصفاته ، كما اشتمل على قواعد عظيمة ، وفوائد جمة في باب الأسماء والصفات ، وأوضحت معنى المعية الواردة في كتاب الله (عز وجل) الخاصة وال العامة (عند أهل السنة والجماعة) وأنها حق على حقيقتها ، لا تقتضي امتزاجاً واحتلاطاً بالملحوظين ، بل هو (سبحانه) فوق عرشه كما أخبر عن نفسه ، وكما يليق بجلاله (سبحانه) ، وإنما تقتضي علمه واطلاعه وإحاطته بهم ، وسماعه لأقوالهم وحركاتهم ، وبصره بأحوالهم وضمائرهم ، وحفظه وكلاءه لرسله وأوليائه المؤمنين ، ونصره لهم ، وتوفيقه لهم ، إلى غير ذلك مما تقتضيه المعية العامة والخاصة من المعاني الجليلة ، والحقائق الثابتة لله (سبحانه) .

كما اشتمل على إنكار قول أهل التعطيل ، والتشبيه ، والتمثيل ، وأهل الحلول ، والاتحاد ، فجزاء الله خيراً ، وضاعف مشوبته ، وزادنا وإياه علماً وهدى

وتوفيقاً، ونفع بكتابه القراء وسائر المسلمين، إنه ولِي ذلك، والقادر عليه، قاله ملِيه الفقير إلى الله (تعالى) عبد العزيز بن عبد الله بن باز، سامحه الله. وصلَى الله وسلَّمَ على نبِيِّنا مُحَمَّدٍ، وآلِه وصحبه.

**عبد العزيز بن عبد الله بن باز**  
**الرئيس العام لإدارات البحوث العلمية**  
**والافتاء والدعوة والإرشاد**

ثم جاء شرح الشِّيخ (نفسه) لِهذا المؤلَّف الجليل سهلاً ميسراً ليبرز فوائده، ويُسهل مسائله، ويكشف غواصاته؛ فعظمت فائدة الكتاب، وكملت منافعه، والحمد لله رب العالمين.

**عملنا في الكتاب:**

**أولاً:** قمنا بتفریغ الأشرطة، ومقابلتها بالمطبوع<sup>(١)</sup> (نسخة دار الآثار) وكانت لنا هذه الملاحظات:

١ - النسخة في مجلملها جيدة؛ لذا اعتمدنا صياغتها مع بعض الزيادات والتعديلات يراها المتبع جلية واضحة.

٢ - حدث بالمطبوعة سقط في غير مكان استدركانه أهمه: سقوط ثلاثة أسماء من أسماء الله الحسنى بأدلتها، وهي: «الحفيف، المبين، القريب».

٣ - وقع خطأ في فهم كلام الشِّيخ (رحمه الله) غير المعنى ( تماماً) لذا رأيت من الواجب على التنبية على ذلك؛ حتى لا ينسب إلى الشِّيخ ما لم يقله.

فقد ذُكر في المطبوعة أن الشِّيخ (رحمه الله) يقول: «أسماء الله وصفاته لا

(١) قام بهذه الأمْر (أخونا في الله) خالد القاضي (حفظه الله).

تؤخذ إلا من الكتاب والسنة، ولا تؤخذ من إجماع السلف» نسخة دار الآثار (ص ١٥٨).

والصواب أن الشيخ (رحمه الله) قال: «إن أسماء الله وصفاته لا تؤخذ إلا من الكتاب، والسنة» ثم سأله سؤالاً: وهل تؤخذ من إجماع السلف؟ وأجاب (رحمه الله) عن ذلك بقوله:

«لا يمكن أن يوجد إجماع من السلف إلا مبيناً على الكتاب والسنة، وحيثند فالمرجع هو: الكتاب والسنة؛ لأن الأسماء والصفات العلم بهما من باب العلم بالخبر، ليست أحكاماً يدخل فيها القياس حتى نقول: ربما يكون إجماع عن قياس، ولكنها أمور تدرك بالخبر.

وحيثند لا يمكن أن يوجد إجماع، إلا مستنداً إلى خبر من كتاب الله، أو سنة رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

فالمرجع إذاً في إثبات أسماء الله وصفاته هو: الكتاب والسنة. ولكن (أحياناً) لا نطلع على دليل الكتاب والسنة، لكننا نطلع على الإجماع، فنقول: إن الإجماع هنا لا بد أن يكون مستنداً إلى الكتاب والسنة». فهذا نص كلامه (رحمه الله) يقرر حجية الإجماع في باب «الأسماء والصفات» وانظر القاعدة الأولى من قواعد أدلة الأسماء والصفات.

ثانياً: خرجت الأحاديث، والآثار، الواردة في الكتاب، فإن كان الحديث في «الصحيحين» أو أحدهما؛ اقتصرت في العزو عليهما، وإن كان غير ذلك؛ بينت طرقه، وحكمت عليه بما يستحق، صحةً وضعفاً.

ثالثاً: ترجمت للأعلام الواردة أسماؤهم في الكتاب.

**رابعاً:** تتبع قواعد الأسماء والصفات التي ذكرها الشيخ (رحمه الله) في كتابه وعزّوتها إلى مصادرها وجلّها من كتب شيخ الإسلام ابن تيمية ، وتلميذه ابن قيم الجوزية (رحمهم الله) إما نصاً، أو معنّى.

**خامساً:** وضعت ترجمة موجزة للشيخ ابن عثيمين (رحمه الله تعالى).

**سادساً:** وضعت فهرساً مفصلاً يجمع مسائل الكتاب والشرح .

هذا وأسائل الله (تعالى) أن يجعل عملنا هذا خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفعني به والمسلمين، وأن يجعله في ميزان حسناتي يوم الدين، إنه سميع قريب، مجيب.

وصل اللهم على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

كتبه

أساميـة محمد عبد العزيـز شـتـيـة

مـصـرـ.ـالـمـنـوـفـيـةـ.ـالـبـتـاـنـونـ

١٤٢٦ هـ ١٥٠٦

هـاتـفـ: ٠١٠٦٣٠١٥٠٦

بـرـيـدـ إـلـكـتـرـوـنـيـ: Os \_ 912004@hotmail.com

## ترجمة موجزة لفضيلة الشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين (رحمه الله تعالى)

اسميه وموالده:

هو أبو عبد الله محمد بن صالح بن محمد بن سليمان بن عبد الرحمن العثيمين الوهبيي التميمي .

موالده:

كان مولده في ليلة السابع والعشرين من شهر رمضان المبارك عام ١٣٤٧هـ، في مدينة عنيزه - إحدى مدن القصيم - بالمملكة العربية السعودية.

نشاته العلمية:

حفظ القرآن الكريم في سن مبكرة، وكذا مختصرات في الحديث والفقه.  
ثم التحق بحلقة فضيلة الشيخ العلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي (وكان شيخه الأول، الذي نهل من علمه، وتأثر بمنهجه وتأصيله، واتباعه للدليل، وطريقة تدريسه)، فدرس عليه في التفسير والحديث والتوحيد والفقه وأصوله والفرائض والنحو .

وقرأ على الشيخ عبد الرزاق عفيفي (رحمه الله) في النحو والبلاغة أثناء وجوده في عنيزه .

والتحق بالمعهد العلمي في الرياض سنة ١٣٧٢هـ وانتظم في الدراسة سنتين انتفع فيما بالعلماء الذين كانوا يدرسون في المعهد حينذاك ومنهم العلامة الشيخ محمد الأمين الشنقيطي والشيخ عبد العزيز بن ناصر بن رشيد والشيخ عبد الرحمن الأفريقي وغيرهم (رحمهم الله).

وأتصل بسماحة الشيخ العلامة عبد العزيز بن عبد الله بن باز (رحمه الله)

فقرأ عليه في المسجد من صحيح البخاري ومن رسائل شيخ الإسلام ابن تيمية وانتفع منه في علم الحديث والنظر في آراء فقهاء المذاهب والمقارنة بينها ويعتبر سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز شيخه الثاني في التحصيل والتأثير به.

وتخرج من المعهد العلمي ثم تابع دراسته الجامعية انتساباً حتى نال الشهادة الجامعية من جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في الرياض.

#### **أعماله ونشاطه العلمي:**

بدأ التدريس منذ عام ١٣٧٠ هـ في الجامع الكبير بعنيزة في عهد شيخه عبد الرحمن السعدي وبعد أن تخرج من المعهد العلمي في الرياض عين مدرساً في المعهد العلمي بعنيزة عام ١٣٧٤ هـ.

- واستمر مدرساً بالمعهد العلمي في عنيزة حتى عام ١٣٩٨ هـ وشارك في آخر هذه الفترة في عضوية لجنة الخطط ومناهج المعاهد العلمية في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية وألف بعض المناهج الدراسية.

- ثم لم يزل أستاداً بفرع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالقصيم بكلية الشريعة وأصول الدين منذ العام الدراسي ١٣٩٨-١٣٩٩ هـ حتى توفي (رحمه الله).

- وكان عضواً في المجلس العلمي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية للعامين الدراسيين ١٣٩٨ - ١٣٩٩ هـ و ١٣٩٩ - ١٤٠٠ هـ.

كان عضواً في مجلس كلية الشريعة وأصول الدين بفرع الجامعة بالقصيم ورئيساً لقسم العقيدة فيها.

كان عضواً في هيئة كبار العلماء بالمملكة العربية السعودية منذ عام ١٤٠٧ هـ حتى وفاته (رحمه الله).

أعلن فوزه بجائزة الملك فيصل العالمية لخدمة الإسلام للعام الهجري ١٤١٤ هـ وذكرت لجنة الاختيار في حيثيات فوز الشيخ بالجائزة ما يلي:-

أولاً : تخلية بأخلاق العلماء الفاضلة التي من أبرزها الورع ورحابة الصدر وقول الحق والعمل لمصلحة المسلمين والنصح لخاستهم وعامتهم .

ثانياً : انتفاع الكثيرين بعلمه تدريساً وإفتاءً وتأليفاً .

ثالثاً : إلقاء المحاضرات العامة النافعة في مختلف مناطق المملكة .

رابعاً : مشاركته المفيدة في مؤتمرات إسلامية كبيرة .

خامساً: اتباعه أسلوبًا متميزاً في الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة وتقديمه مثلاً حيًّا لمنهج السلف الصالح فكراً وسلوكاً .

وأخيرًا توجت جهوده العلمية وخدمته العظيمة التي قدمها للناس في مؤلفاته العديدة ذات القيمة العلمية من كتب ورسائل وشروح للممتون العلمية طبقت شهرتها الآفاق وأقبل عليها طلبة العلم في أنحاء العالم وقد بلغت مؤلفاته أكثر من تسعين كتاباً ورسالة ، منها:

- ١ - «فتح رب البرية بتلخيص الحموية». وهو أول كتاب طُبع للشيخ (رحمه الله)، وقد فرغ منه في ذي القعدة عام ١٣٨٠ هـ.
  - ٢ - «القواعد المثلثة في صفات الله وأسمائه الحسنى» وهو أصل هذا الكتاب الذي بين أيدينا.
  - ٣ - «شرح لمعة الاعتقاد الهدى إلى سبيل الرشاد لابن قدامة».
  - ٤ - «عقيدة أهل السنة والجماعة».
  - ٥ - «شرح العقيدة الواسطية».
  - ٦ - «الأصول من علم الأصول».
  - ٧ - «تسهيل الفرائض».
- وغير ذلك الكثير .

ثم لا ننسى تلك الكنوز العلمية الثمينة المحفوظة في أشرطة الدروس والمحاضرات فإنها تقدر بآلاف الساعات فقد بارك الله (تعالى) في وقت هذا

العالم الجليل وعمره نسأل الله (تعالى) أن يجعل كل خطوة خطها في تلك الجهود الخيرة النافعة في ميزان حسناته يوم القيمة.

**وفاته رحمه الله تعالى:**

رزقت الأمة الإسلامية جميعها قبيل مغرب يوم الأربعاء الخامس عشر من شهر شوال سنة ١٤٢١هـ بإعلان وفاة الشيخ العلامة محمد بن صالح العثيمين بمدينة جدة بالملكة العربية السعودية.

وصلى على الشيخ في المسجد الحرام بعد صلاة العصر يوم الخميس السادس عشر من شهر شوال سنة ١٤٢١هـ الآلاف المؤلفة وشييعته إلى المقبرة في مشاهد عظيمة لا تكاد توصف، ودفن بمقبرة المكرمة رحمه الله رحمة واسعة.



## مقدمة المؤلف

قال المؤلف (رحمه الله)

الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونعود بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهدى الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه، ومن تبعهم بإحسان، وسلم تسليماً.

وبعد:

فإن الإيمان بأسماء الله وصفاته أحد أركان الإيمان بالله (تعالى)، وهي: الإيمان بوجود الله (تعالى)، والإيمان بربوبيته، والإيمان بألوهيته، والإيمان بأسمائه وصفاته.

### الشرح

الإيمان بالله يتضمن أربعة أشياء: الإيمان بوجوده، وبربوبيته، وبألوهيته، وبأسمائه وصفاته، فإذا لم يؤمن العبد بهذه الأشياء الأربع، فإن إيمانه بالله لم يتم.

فالإيمان بالله يتضمن هذه الأشياء الأربع جمِيعاً، فمن أنكر وجود الله؛ فليس بمؤمن، ومن أنكر ربوبية الله ( ولو في بعض مخلوقاته)؛ فليس بمؤمن، ومن أنكر ألوهية الله؛ فليس بمؤمن، ومن أنكر أسماءه وصفاته؛ فليس بمؤمن.



## قال المؤلف (رحمه الله)

**منزلة العلم بأسماء الله وصفاته من الدين:**

وتوحيد الله به أحد أقسام التوحيد الثلاثة: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وتوحيد الأسماء والصفات.

فمنزلته في الدين عالية، وأهميته عظيمة، ولا يمكن أحداً أن يعبد الله على الوجه الأكمل حتى يكون على علم بأسماء الله (تعالى) وصفاته، ليعبده على بصيرة، قال الله (تعالى): «وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا» [الأعراف: ١٨٠]. وهذا يشمل دعاء المسألة، ودعا العبادة.

### **فدعاء المسألة:**

أن تقدم بين يدي مطلوبك من أسماء الله (تعالى) ما يكون مناسباً مثل أن تقول: «يا غفور! اغفر لي». ويا رحيم! ارحمني. ويا حفيظ! احفظني». ونحو ذلك.

### **ودعاء العبادة:**

أن تعبد الله (تعالى) بمقتضى هذه الأسماء، فتقوم بالتوبة إليه؛ لأنك التواب، وتذكره بلسانك لأنه السميع، وتتعبد له بجوارحك؛ لأنه البصير، وتتخشاه في السر لأنه اللطيف الخبير، وهكذا.

## الشرح

أما دعاء المسألة، فهو أن تجعل المسألة بين يدي الدعاء، فتقول: يا غفور! اغفر لي، أو تقول: يا رحيم! ارحمني، أو تقول: يا رزاق! ارزقني، وقد قال بعض أهل العلم: ومن الأدب أن تجعل الوسيلة لكل دعاء ما يناسبه من

الأسماء، فإذا كنت تطلب الرزق فتتوسل باسم «الرزاق» وإذا كنت تطلب المغفرة فتتوسل باسم «الغفور»، فلا يليق أن تقول: «اللهم! يا شديد العقاب! اغفر لي» فإن هذا غير مناسب، وإنما المناسب أن تقول: «اللهم! يا غفور! اغفر لي».

وأما دعاء العبادة فيكون بأسماء الله الحسنى، وذلك أنك إذا علمت أن الله غفور؛ استغفرته، والاستغفار عبادة، وإذا علمت أنه سميع؛ أحجمت عن أن يسمع منك ما يغضبه، وتكلمت بما إذا سمعه منك رضي عنك، وهذا عبادة، وعليه: فدعاء الله (تعالى) بأسمائه يكون شاملًا لدعاء المسألة ودعاء العبادة، فدعاء المسألة: أن تتوسل بأسماء الله (تعالى) فيما تدعوه الله به، ودعاء العبادة أن تتبعه الله بما تقتضيه هذه الأسماء<sup>(١)</sup>.



(١) قسم العلماء الدعاء إلى: «دعاء ثناء وعبادة، ودعاء طلب ومسألة» وهما متلازمان، فكل دعاء مسألة متضمن لدعاء عبادة؛ لأن الداعي دعاء المسألة عابد الله (تعالى) بسؤاله، ومتضرع إليه، وكل دعاء عبادة متلزم لدعاء مسألة، فالعبد لله، المذاكر له، هو في الحقيقة سائل، وإن كان لا يأتي بالنظر السؤال.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) عند كلامه على قول الله (سبحانه): «ادعوا ربكم تضرعاً وخُفْيَةً إِنَّه لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ» ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها وأدعوه خوفاً وطمعاً إن رحمت الله فرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ» [الأعراف: ٥٥، ٥٦]:

«هاتان الآيتان مشتملتان على آداب نوعي الدعاء: دعاء العبادة، ودعاء المسألة؛ فإن الدعاء في القرآن يراد به هنا تارة، وهذا تارة، ويراد به مجموعهما وهو متلازمان.

فإن دعاء المسألة هو: طلب ما ينفع الداعي، وطلب كشف ما يضره ودفعه، وكل من يملك الفضل والنفع؛ فإنه هو المعبود، ولابد أن يكون مالكاً للنفع والضر.

ولهذا أنكر (تعالى) على من عبد من دونه ما لا يملك ضراً ولا نفعاً، وذلك كثير في القرآن كقوله (تعالى): «وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَفْعَلُ وَلَا يَضُرُّكَ» [يونس: ٦] وقال: «وَيَعْدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ» [يونس: ١٨].

ففني (سبحانه) عن هؤلاء المعبودين الضر والنفع الفاصل والمتعدي، فلا يملكون لأنفسهم ولا لعابديهم.

## قال المؤلف (رحمه الله)

ومن أجل منزلته هذه، ومن أجل كلام الناس فيه بالحق تارة وبالباطل الناشئ عن الجهل أو التعصب تارة أخرى، أحببت أن أكتب فيه ما تيسر من القواعد، راجياً من الله (تعالى) أن يجعل عملي خالصاً لوجهه، موافقاً لمرضاته، نافعاً لعباده.

وسميته: «القواعد المثلثة في صفات الله (تعالى) وأسمائه الحسنى».

## الشرح

الخوض في باب الأسماء والصفات تارة يكون بالحق، وتارة يكون بالباطل. فأما من قال فيه بالحق؛ فمنشأ قوله هذا: أنه يريد الحق فيقول فيه بالحق. وأما من قال فيه بالباطل، فمنشأ قوله واحد من اثنين: إما الجهل، وإما التعصب، فمن كان عالماً بالحق وأصرَّ على قوله المخالف للحق؛ كان ذلك من باب التعصب، وأما إن كان لا يعلم الحق وقال بالباطل؛ فهذا منشأ قوله الجهل، وهذا الثاني - وهو الجاهل - أقرب إلى الاستقامة من الأول، فالجاهل أقرب إلى الاستقامة؛ لأنَّه إذا كان مريداً للحق وعلِّم؛ تجده قد استقام، وهذا بخلاف التعصب.

= وهذا كثير في القرآن، يبين (تعالى) أن العبود لابد أن يكون مالكاً للنفع والضر، فهو يدعو للنفع والضر دعاء المسألة، ويدعو خوفاً ورجاءً دعاء العبادة، فعلم أن النوعين متلازمان فكل دعاء عبادة مستلزم لدعاء المسألة، وكل دعاء مسألة متضمن لدعاء العبادة.

وعلى هذا قوله (تعالى): «إِذَا سَأَلْتَ عَبْدِي عَنِ فِيَّتِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ» [البقرة: ١٨٦] يتناول نوعي الدعاء وبكل منها فسرت الآية. قيل: أعطيه إذا سألهني. وقيل: أثييه إذا عيذني، والقولان متلازمان، وليس هذا من استعمال اللفظ المشترك في معنييه كليهما، أو استعمال اللفظ في حقيقته ومجازه، بل هو استعماله في حقيقته المتضمنة للأمرتين جميعاً، فتأمله، فإنه موضوع عظيم النفع، وقلَّ من يقطن له. اهـ «مجموع الفتاوى» (١٥ / ١٠)، وانظر «بدائع الفوائد» (٥١٣ / ٣).

ولذلك ، تجد بعض أهل الكلام من خالفوا الحق في بعض أسماء الله وصفاته لما كان مريداً للحق هداه الله إليه ورجع إما رجوعاً كلياً وإما رجوعاً جزئياً.

**فالغزالى**<sup>(١)</sup> - مثلاً - قد رجع عن الفلسفة بعد أن كان متكلماً بها ، وكتب كتابه «تهاافت الفلسفه» وبين فيه بطلان مذاهب الفلسفه .

**وأبو الحسن الأشعري**<sup>(٢)</sup> (رحمه الله) كان معتزلياً على مذهب المعتزلة ؛ فهداه الله لمذهب أهل السنة ورجع إلى الحق وبين بطلان مذهب المعتزلة .

فمخالفة الحق إن كانت ناشئة عن جهل فدواؤها بسيط ، وإنما الإشكال فيما كان ناشئاً عن تعصب ، فإن دواءه يكون عسراً ، ولكن إذا أراد الله هدايته ؛ هداه ، والتقليد كذلك قد يكون تعصب ، ولكن غالبيته جهل بالحق ، وجهل بحال الشیوخ .



(١) هو الشيخ أبو حامد محمد بن محمد بن أحمد بن الطوسي الشافعى الغزالى ، صاحب التصانيف ، والذكاء المفرط ، ولد بمدينة طوس سنة ٤٥٠ هـ ولازم إمام الحرمين ، فبرع في الفقه في مدة قريبة ، ومهر في الكلام والجدل ؛ حتى صار عن المناظرين ، وأدخله سيلان ذهنه في مضائق الكلام ، ومزال الأقدام .

يقول الإمام الذهبي : «قد ألف الرجل في ذم الفلسفه كتاب «التهاافت» وكشف عوارهم ووافقهم = في مواضع ظننا منه أن ذلك حق ، أو مزافق للملمة» ، وكان خاتمة أمره (رحمه الله) إقباله على طلب الحديث ، وبجالسة أهله ، ومطالعة الصحاحين .

وكانت وفاته في جمادى الآخرة سنة ٥٠٥ هـ . انظر «سير أعلام النبلاء» (١٩/٣٢٢) ، و«طبقات الشافعية» (٦/١٩١) ، و«المتنظم» (٩/١٦٨) ، و«الوافي بالوفيات» (١/٢٧٤) .

(٢) العلامة إمام المتكلمين أبو الحسن علي بن إسماعيل بن أبي بشر إسحاق بن سالم بن إسماعيل بن عبد الله بن موسى بن أمير البصرة بلال بن أبي بردة بن صاحب رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) أبي موسى عبد الله بن قيس الأشعري .

ولد سنة ستين ومائتين ، وقيل : ولد سنة سبعين بالبصرة . كان عجباً في الذكاء ، وقوة الفهم ، نشأ

على مذهب المعتزلة وأقام عليه فترة طويلة من الزمن، ثم كره مذهبهم وتبرأ منه، وصعد المنبر كتاب إلى الله منه، ثم أخذ يرد على المعتزلة وبهتك عوارهم.

ثم تابع ابن كلاب، وكانت له آراء مستقلة توسط فيها بين المعتزلة والمثبتة، ونشأ عنها ما يسمى بالملذهب الأشعري، ثم ألف في آخر حياته كتاب «الإبانة» ينصر فيه مذهب أهل الحديث. وكانت وفاته (رحمه الله) سنة ٣٣٠ هـ.

وسيأتي الكلام في آخر هذا الكتاب عن المراحل التي مر بها الأشعري في حياته، ونقد مذهب الأشاعرة.

انظر «سير أعلام النبلاء» (١٥/٨٥)، «تاريخ بغداد» (١١/٣٤٦)، «طبقات الشافعية» (٣٤٧/٣)، «شذرات الذهب» (٢/٣٠٣)، «المتنظم» (٦/٣٣٢).



# الفصل الأول

قواعد في أسماء الله (تعالى)



قال المؤلف (رحمه الله)

## الفصل الأول



قواعد في أسماء الله (تعالى)

### القاعدة الأولى: أسماء الله (تعالى) كلها حسنٌ<sup>(١)</sup>

أي بالغة في الحسن غايتها، قال الله (تعالى): ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ [الأعراف: ١٨٠]. وذلك لأنها متضمنة لصفات كاملة لا نقص فيها بوجه من الوجوه، لا احتمالاً ولا تقديراً.

### الشرح

قد قال بعض الناس: إننا لو عَبَرْنا بقولنا: «البالغُ في الحسنِ كمالُه» لكان أولى من قولنا: «بالغة في الحسن غايتها» ونحن نقول: صحيح أن التعبير بـ«كماله» قد يكون أحسن، ولكن قولنا: «غايتها» يفيد أنه ليس وراء ذلك في الكمال شيء، وعليه؛ فتكون «غايتها» بمعنى «كماله»، وعلى هذا فليس المراد بقولنا: «غايتها» أن أسماء الله لها نهاية في الحُسن، بل إننا نقول: إن أسماء الله في غاية الحُسن، ومرادنا: في أكمل ما يكون من الحُسن، ولهذا وصفها الله باسم التفضيل في قوله (تعالى): ﴿الْحُسْنَى﴾.

(١) هذه القاعدة ذكرها شيخ الإسلام ابن تيمية في «منهج السنة النبوية» (٤٠٩/٥)، وابن القيم في «زاد المعاد» (٣/١٩٦)، و«بدائع الفوائد» (١/١٧١)، واكتفي هنا بهذه الإشارة وكتبهما مليئة بذلك.

ولهذا نقول: إن الألفاظ إما أن تدل على معنى ناقص نقصاً مطلقاً، وإما أن تكون دالةً على كمالٍ في حالٍ ونقص في حالٍ، وإما أن تكون دالةً على الكمال ولكن ليس غاية الكمال، وإما أن تدل على غاية الكمال.

#### فهذه أربعة أقسام:

**القسم الأول:** إن كانت دالةً على غاية الكمال، فهي من أسماء الله؛ إذ ليس فيها نقص أبداً، لا احتمالاً، ولا تقديرًا، وذلك مثل «السميع» و«البصير» و«العظيم» و«العليم» ... فكل هذه الأسماء دالةً على الكمال بل على غاية الكمال، وهو كمال لا نقص فيه.

**القسم الثاني :** وهو الألفاظ الدالةُ على كمال، لكن مع احتمال نقص بالتقدير، فهذا لا يسمى به الله، ولكن يُخبر به عنه؛ لأن باب الإخبار أوسعُ، وذلك مثل: «المتكلم» و«الشائي» و«المريد» و«الصانع» و«الفاعل» وما أشبه ذلك، فكلُّ هذا لا يُسمى الله به، ولكن يُخبر به عنه إخباراً مطلقاً، فنقول بأن الله «متكلم» وبأن الله «شاء» وبأنه «مريد» وبأنه «فعال» لكن ليس من باب التسمية بل من باب الإخبار.

فـ«المتكلم» ليس من أسماء الله؛ لأن المتكلم قد يتكلم بما يحمد، وقد يتكلم بما يُذمُّ، ولكن الكلام نفسه كمالٌ، ولكن متعلق ذلك الكلام قد يكون نقصاً، وقد يكون كمالاً، فالمتكلم بالمعروف متكلم بكمال، والمتكلم بالمنكر متكلم بالنقص، فصفة الكلام في ذاتها كمال، ولكن موضوع الكلام قد يحمد، وقد يذم، ولهذا لم يكن «المتكلم» من أسماء الله، وصحَّ أن يطلق على الله على سبيل الإخبار.

وـ«المريد» ليس من أسماء الله، ولكن أصل إثبات الإرادة وأن الفاعل يفعل ما يريد فهذا كمال؛ ولهذا فالمريد أكمل من لا يريد، فالإنسان أكمل من الحيوان؛ لأن إرادته أكمل، والحيوان أكمل من النبات؛ لأن إرادته أكمل،

والمحترار للشيء أكمل من المكره على هذا الشيء؛ لأن إرادته أكمل، والمراد قد يكون خيراً، وقد يكون شرّاً، فالإنسان يطلق عليه أنه مرید وقد ي يريد الخير، وقد ي يريد الشر، فلما كان لفظ المرید قد يوهم نقصاً ولو بالتقدير لم يصح أن يكون من أسماء الله (تعالى)، وإنما يخبر به عن الله فقط.

**القسم الثالث :** الذي يحتمل نقصاً وكاماً في نفس المعنى لا في المتعلق، لا يطلق على الله (تعالى) وإنما يُذكر مقيداً، مثل: «المكر» و«الخداع» و«الاستهزاء» و«الكيد»، فلا يصح أن نطلق القول بأن الله «ماكر» ولا أن الله (تعالى) «كائد»، فالكيدُ في ذاته ينقسم إلى «كيد محمود» و«كيد مذموم» ولهذا لم يصح إطلاق اسم «الكائد» على الله، وكذلك «ماكر» و«المستهزئ» والصواب: أن نُقيِّد ذلك، فنقول: إن الله (عز وجل) كائدٌ ممن يكيد، وماكرٌ ممن يمكر، ومستهزئٌ ممن يستهزئ به... وهكذا.

**القسم الرابع :** الذي هو نقص محسض، فهذا لا يسمى الله به، ولا يوصف به، مثل: العمى، والصمم، والعجز، فهذا نقصٌ محسضٌ، فلا يطلق على الله أبداً، لا خبراً ولا تسمية.

#### والخلاصة أن الأقسام أربعة:

- ١ - كمال محسض في ذاته وموضوعه، وهذا يكون من أسماء الله.
- ٢ - كمال في ذاته لا في موضوعه، فهذا يُطلق على الله خبراً لا تسمية.
- ٣ - ما يحتمل نقصاً وكاماً، فهذا لا يخبر به عن الله خبراً مطلقاً، وإنما خبراً مقيداً، ولا يعتبر من الأسماء.
- ٤ - ما كان نقصاً محسضاً، فهذا لا يوصف ولا يسمى الله به.

ولهذا قوله (تعالى): «وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى» [الأعراف: ١٨٠] يعني: التي ليس فيها نقص بوجه من الوجوه.

وهذه الأقسام الأربع ذكرها شيخ الإسلام (رحمه الله) في مواضع متفرقة من كلامه، وهي واضحة وصحيحة.

## قال المؤلف (رحمه الله)

مثال ذلك: «الحي» اسم من أسماء الله (تعالى)، متضمن للحياة الكاملة التي لم تسبق بعده، ولا يلحقها زوال. الحياة المستلزمة لكمال الصفات من العلم، والقدرة، والسمع، والبصر وغيرها.

ومثال آخر: «العليم» اسم من أسماء الله متضمن للعلم الكامل، الذي لم يسبق بجهل، ولا يلحقه نسيان، قال الله (تعالى): ﴿عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابٍ لَا يَضُلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسَى﴾ [طه: ٢]. العلم الواسع المحيط بكل شيء جملة وتفصيلاً، سواء ما يتعلق بأفعاله، أو أفعال خلقه، قال الله (تعالى): ﴿وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرْقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٌ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ [الأنعام: ٥٩]، ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَرِّهَا وَمُسْتَوْدِعِهَا كُلُّ فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ [هود: ٦] ﴿يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسْرُونَ وَمَا تُعْلَمُونَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ﴾ [التغابن: ٤].

ومثال ثالث: «الرحمن» اسم من أسماء الله (تعالى) متضمن للرحمة الكاملة، التي قال عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم، «الله أرحم بعباده من هذه بولدها»<sup>(١)</sup> يعني أم صبي وجدته في السبي فأخذته وألصقته بيطنها وأرضعته، ومتضمن أيضاً للرحمة الواسعة التي قال الله عنها: ﴿رَحْمَتِي وَسَعَتْ كُلُّ شَيْءٍ﴾ [الأعراف: ١٥٦]، وقال عن دعاء الملائكة للمؤمنين: ﴿رَبَّنَا وَسَعَتْ كُلُّ

(١) أخرجه البخاري (٥٩٩٩)، ومسلم (٢٧٥٤) من حديث عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) قال: قدم على النبي (صلوات الله عليه وآله وسلامه علية) سبي، فإذا امرأة من السبي قد تحلب ثديها إذا وجدت صبياً في السبي أخذته وألصقته بيطنها وأرضعته فقال لنا النبي (صلوات الله عليه وآله وسلامه علية): «أترون هذه طارحة ولدها في النار؟» قلنا: لا، وهي تقدر على لا تطرحه، فقال: «الله أرحم بعباده من هذه بولدها».

شيءٌ رحمةً وعلماً) [غافر: ٧].

## الشرح

قوله: «ظلمات» جمع «ظلمة» والظلمات كما تكون في البحر تكون في الأرض، فانظر إلى حبة مدفونة في قاع البحر في ليلة مطرة وغيم كثيف، فهـنـا عـدـةـ ظـلـمـاتـ،ـ فـأـوـلـاـ:ـ الطـبـقـةـ الـتـيـ غـطـتـهـاـ فـيـ قـاعـ الـبـحـرـ،ـ وـثـانـيـاـ:ـ الـبـحـرـ نـفـسـهـ،ـ وـثـالـثـاـ:ـ ظـلـامـ الـلـيـلـ،ـ وـرـابـعـاـ:ـ السـحـابـ،ـ وـخـامـسـاـ:ـ الـمـطـرـ،ـ فـعـنـدـنـاـ -ـ الـآنـ -ـ خـمـسـ ظـلـمـاتـ تـحـيطـ بـهـنـذـهـ الـحـبـةـ الصـغـيرـةـ الـمـدـفـوـنـةـ فـيـ قـاعـ الـبـحـرـ،ـ وـلـاـ تـرـاهـاـ الـعـيـنـ الـمـجـرـدـةـ،ـ وـالـلـهـ (ـتـعـالـىـ)ـ يـعـلـمـهـاـ،ـ بـلـ هـيـ فـيـ كـتـابـ مـبـيـنـ -ـ أـيـ:ـ مـكـتـوبـةـ -ـ وـهـذـاـ دـلـيـلـ عـلـىـ عـمـومـ عـلـمـ اللـهـ وـسـعـتـهـ،ـ وـأـنـهـ لـاـ يـخـفـىـ عـلـيـهـ شـيـءـ فـيـ الـأـرـضـ وـلـاـ فـيـ السـمـاءـ.

ومن آثار ذلك: أنك إذا آمنت بعلم الله، وأنه يعلم كل شيء في السموات والأرض، فإنه ينبغي أن يردعك إيمانك بهذا عن فعل ما يكرهه الله، وينبغي لك أن تفعل ما يحبه الله، وينبغي عليك أن تعلم أنك مهما كتمت في نفسك من شيء، فالله يعلمه، ومهما كتمت عن الخلق فلم يعلمه فإن الله يعلمه، وما ينبغي كذلك معرفته هـنـذـهـ أـنـكـ إـنـ فـعـلـتـ مـاـ يـكـرـهـهـ اللـهـ مـسـتـرـاـ عـنـ النـاسـ،ـ فإنـ اللـهـ قد يطلع الناس على ذلك سواء أخبروك أم لم يخبروك، فالشيطان قد يأمرك بالفحشاء فتفعلها سراً ولا يعلم بذلك إلا الله، فيلقي في قلوب الناس أنك فعلت ما فعلت، فتشعر أن الناس ينظرون إليك وكأنهم يعلمون ما فعلت، وكأنهم يلومونك ويؤنبونك، مع أنهم ما قالوا لك ذلك صراحة، لكن الشيطان يلقي في قلوب الناس ذلك ليسيئوا الظن بك، وتنظر إلى الناس وكأنهم شاهدوا فعلك، وفي مثله قال الشاعر:

إذا ساء فعلُ المرءِ ساءتْ ظنونه      وصدق ما قالوه من توهם

وهذا من أسرار حكمة الله (عز وجل) أن : ما يخفيه الإنسان في نفسه ( وإن كان لم يطلع عليه أحد ) فإن الله (تعالى) يعلمه ، وإذا علم الله به ؛ أوشك أن يُطلع عباده عليه .

وفي ذلك يقول ابن القيم<sup>(١)</sup> (رحمه الله) :

إن الشيطان الذي أمرك بالسوء، يُلقي في قلوب الناس أنك فعلت ذلك السوء وإن لم يطلعوا عليه<sup>(٢)</sup> .

(١) هو الشيخ الإمام العلامة المجتهد المفسر التحوي الأصولي البارع شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعبي الدمشقي المعروف بـ «ابن قيم الجوزية» ولد سنة إحدى وستين وسبعين وستمائة . تفقه بشيخ الإسلام تقى الدين ابن تيمية ، وكان من عيون أصحابه ، له مؤلفات كثيرة في مختلف الفنون يقول عنه ابن كثير : «سمع الحديث واشتغل بالعلم وبرع في علوم متعددة لاسيما علم التفسير والحديث والأصولين ، ولما عاد الشيخ تقى الدين ابن تيمية من الديار المصرية في سنة ثنتي عشرة وسبعمائة لازمه إلى أن مات الشيخ ، فأخذ عنه علمًا جمًا ، مع ما سلف له من الاشتغال ، فصار فريدًا في بابه ، في فنون كثيرة ، مع كثرة الطلب ليلاً ونهاراً ، وكثرة الابتهاج ، وكان حسن القراءة والخلق» .

وكانت وفاته (رحمه الله) في شهر رجب سنة إحدى وخمسين وسبعمائة .  
وانظر : «البداية والنهاية» (٤٢٣/١٤)، و«الوافي في الوفيات» (١/٢٦١)، و«العبر» (١/٣١١)، و«ذيل طبقات الخانبلة» (٢/٤٤٧).

(٢) قال ابن قيم الجوزية (رحمه الله) في «بدائع القوائد» (٢/٤٨٢) :

فأصل كل معصية وبلاء ، إنما هو الوسوسة ، فلهذه وصفة بها ، لتكون الاستعادة من شرها أهم من كل مستعاذه منه ، وإن فشره بغير الوسوسة حاصل أيضًا . فمن شره أنه لص سارق لأموال الناس فكل طعام أو شراب لم يذكر اسم الله عليه؛ فله فيه حظ بالسرقة والخطف ، وكذلك يبيت في البيت إذا لم يذكر فيه اسم الله؛ فياكل طعام الإنس بغير إذنهم ، ويبني في بيوتهم بغير أمرهم ، فيدخل سارقاً ، ويخرج مغيراً ، ويدلل على عوراتهم فيأمر العبد بالمعصية ، ثم يلقي في قلوب الناس يقنة ومناماً أنه فعل كذا وكذا ، ومن هذا أن العبد يفعل الذنب لا يطلع عليه أحد من الناس فيصبح والناس يتحدثون به وما ذاك إلا أن الشيطان زين له وألقاه في قلبه ، ثم وسوس إلى الناس بما فعل ، وألقاه إليهم فأوقعه في الذنب ، ثم فضحه به ، فالرب (تعالى) يسّره ، والشيطان يجهد في كشف ستراه وفضيحته؛ فيغتر العبد ، ويقول: هذا ذنب لم يره إلا الله ، ولم يشعر بأن عدوه ساع في إذاعته وفضيحته ، وقلَّ من يفطن من الناس لهذه الدقيقة .

وهذه مسألة توجبُ للعبد أن يحترس غاية الاحتراس من الذنوب وإن خفيت.



### قال المؤلف (رحمه الله)

والحسن في أسماء الله (تعالى) يكون باعتبار كل اسم على انفراده، ويكون باعتبار جمعه إلى غيره، فيحصل بجمع الاسم إلى الآخر كمال فوق كمال.

مثال ذلك: «العزيز الحكيم». فإن الله (تعالى) يجمع بينهما في القرآن كثيراً. فيكون كل منهما دالاً على الكمال الخاص الذي يقتضيه، وهو العزة في العزيز، والحكم والحكمة في الحكيم، والجمع بينهما دال على كمال آخر وهو: أن عزَّته (تعالى) مقرونة بالحكمة، فعزَّته لا تقتضي ظلماً وجوراً وسوء فعل، كما قد يكون من أعزاء المخلوقين، فإن العزيز منهم قد تأخذ العزة بالإثم، فيظلم ويجر ويسيء التصرف.

وكذلك حكمه (تعالى) وحكمته مقرونان بالعز الكامل بخلاف حكم المخلوق وحكمته فإنهما يعترفهما الذل.

### الشرح

أسماء الله (تعالى) كلها حسنة على انفراد، وقد ينضاف إلى هذا الحسن (الذي اكتسبه الاسم اكتساباً ذاتياً) حسن آخر بانضمامه إلى غيره، فيكون من مجموع الأسمين كمال آخر، وهذا كثير في القرآن، فكثيراً ما يقرن الله (تعالى) بين اسمين، وتجد أن في ضم أحدهما إلى الآخر كمالاً لا يحصل بانفراد أحدهما عن الآخر.

مثال: «العزيز» و«الحكيم» يقرن الله بينهما كثيراً، ويستفاد من قرن «العزيز» بـ «الحكيم» فائدة عظيمة، وهي أن عزته مقرونة بالحكمة؛ لأن العزة وحدها قد يتبع عنها سوء تصرف، وظلم، وجور، كما لو وجدنا ملكاً عزيزاً في ملكه، لا يعارضه أحد، فإنك تجد أن هذا الملك (لو لم يسعفه الله بهدايته) لكمال سلطانه وعزته يبطش ويجور ولا يبالي؛ لأنه ليس بحكيم، وكذلك - أيضاً - من الناس من يكون حكيمًا، لكن ليس عنده عزة وغلبة؛ فهو ذو حكمة، ولهذا تراه يتصرف تصرفًا حسناً، ويضع كل شيء في مواضعه، ولكن ليس عنده قوة أو عزة يمضي بها ما أراد.

والله (عز وجل) «عزيز حكيم» فعزته مقرونة بالحكمة، وحكمته مقرونة بالعزة، فباقتران الاسمين بعضهما إلى بعض؛ يحصل كمال آخر، وهو عزة في حكمة، وحكمة في عزة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الثانية: أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف<sup>(١)</sup>

**أعلام:** باعتبار دلالتها على الذات.

**أوضاع:** باعتبار ما دلت عليه من المعاني.

وهي بالاعتبار الأول مترادفة لدلالتها على مسمى واحد، وهو الله (عز وجل). وبالاعتبار الثاني متباعدة لدلالة كل واحد منها على معناه الخاص.

فـ«الحي»، «العليم»، «القدير»، «السميع»، «البصير»، «الرحمن»، «الرحيم»، «العزيز»، «الحكيم». كلها أسماء لمسمى واحد، وهو الله (سبحانه وتعالى)، لكن معنى الحي غير معنى العليم، ومعنى العليم غير معنى القدير، وهكذا.

### الشرح

هذه القاعدة الثانية، فيها مبحثان:

#### المبحث الأول: أسماء الله أعلام وأوصاف

فهي باعتبار دلالتها على الذات: «أعلام»، وباعتبار دلالتها على المعاني

(١) ذكر هذه القاعدة ابن القيم (رحمه الله) في «بدائع الفوائد» (١ / ١٧٠)، و«اجلاء الأفهام» ص (١٧١)، وفي «قصيدة» (٢ / ٢٥٢) شرح قصيدة ابن القيم.

وقال في «البدائع»: الرابع: أن أسماء الحسنی هي أعلام وأوصاف، والوصف بها لا ينافي العلمية بخلاف أوصاف العباد، فإنها تنافي علميتهم؛ لأن أوصافهم مشتركة فنافتها العلمية المختصة بخلاف أوصافه (تعالى).

وانظر لشرح هذه القاعدة: «القواعد الكلية للأسماء والصفات عن السلف» للبرريكان ص (٢٢٦).

«أوصاف» ، ومثال ذلك: «السميع»، فهو يدل على الله؛ فيكون بهذا الاعتبار علماً، وابن مالك يقول:

اسم يعين المسمى مطلقاً  
علمه كجعفر وخرنقاً

فـ «السميع» علم، وباعتبار أن السميع متضمن للسمع، وأنه (عز وجل) يسمع كل صوت؛ فهو صفة، ولذلك نقول: أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف.

وأما أسماء غير الله، فهي: أعلام فقط، فقد يتسمى أحد الناس بـ: «عبد الله» وهو من أكفر الناس، وهذا يتسمى بـ «علي» وهو سافل، وهذا يتسمى بـ «حكيم» وهو من أسفه الناس، وهذا يتسمى بـ «محمد» وهو مذموم، فأسماء غير الله أعلام مجردة فقط، إلا أسماء النبي ﷺ وأسماء القرآن، فأسماء الرسول ﷺ هي أعلام وأوصاف؛ لأن اسم رسول الله ﷺ محمد، وقد سُمي بهذا الاسم؛ لكثرة م賛امده، أو لكثره خصاله الحميدة، واسمه «أحمد» لأنه أَحْمَدَ الناس الله (عز وجل)، وأحمد من يحمده الناس<sup>(١)</sup>.

(١) قال ابن القيم في «جلاء الأفهام» ص(١٧٦):

وهذا شأن أسماء الرب (تعالى)، وأسماء كتابه، وأسماء نبيه، هي أعلام دالة على معانٍ هي بها أوصاف، فلا تضاد فيها العلمية الوصف، بخلاف غيرها من أسماء المخلوقين، فهو الله، الخالق، الباري، المصور، القهار . فهذه أسماء له دالة على معانٍ هي صفاتٍ، وكذلك القرآن، والفرقان، والكتاب المبين، وغير ذلك من أسمائه .

وكذلك أسماء النبي ﷺ محمد، وأحمد، والماحي، وفي حديث جبير بن مطعم، عن النبي ﷺ أنه قال: إن لي أسماء: أنا محمد وأنا أحمد وأنا الماحي الذي يمحو الله به الكفر .

فذكر رسول الله ﷺ هذه الأسماء مبيناً ما خصه الله به من الفضل، وأشار إلى معانيها، وإنما فلو كانت أعلاماً محضة لا معنى لها، لم تدل على مدح، ولهذا قال حسان (رضي الله عنه):

وشق له من اسمه ليجله فذو العرش محمود وهذا محمد

وكذلك أسماء الرب (تعالى) كلها أسماء مدح، ولو كانت الفاظاً مجردة لا معنى لها، لم تدل على المدح، وقد وصفها الله سبحانه بأنها حسنة كلها، فقال: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحَسَنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يَلْعَدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سِجِّرُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، فهي لم تكون حسنة =

= لمجرد النظر، بل لدلالتها على أوصاف الكمال، ولهذا لما سمع بعض العرب فارئاً يقرأ: «**وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهِمَا جَزاءً بِمَا كَسَبُوكُلًا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ**» [المائدة: ٣٨]، والله غفور رحيم .

قال: ليس هذا كلام الله (تعالى)، فقال القاري: إنكذب بكلام الله (تعالى)؟ فقال: لا، ولكن ليس هذا بكلام الله (تعالى)، فعاد إلى حفظه وقرأ: والله عزيز حكيم، فقال الأعرابي: صدقتك: عز، فحكم، فقطع، ولو غفر ورحم لما قطع .

وأيضاً، فإنه سبحانه يعلل أحكامه وأفعاله بأسمائه، ولو لم يكن لها معنى لما كان التعليل صحيحاً، كقوله: «**إِسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا**» [نوح: ١٠]، قوله: «**لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِنْ نَاسِهِمْ تَرْبِضُ أَرْبَعَةُ أَشْهُرٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ \* وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ**» [البقرة: ٢٢٦، ٢٢٧]، فختم حكم الغنى الذي هو الرجوع والعود إلى رضى الزوجة والإحسان إليها، بأنه غفور رحيم يعود على عبده بمحفرته ورحمته إذا رجع إليه، والجزاء من جنس العمل، فكما رجع إلى التي هي أحسن، رجع الله إليه بالملغفنة والرحمة: «**وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ**»، فإن الطلاق لما كان لفظاً يسمع ومعنى يقصدون عقبه باسم السميع للنطق به العليم بضمونه .

وأيضاً، فإنه سبحانه يستدل بأسمائه على توحيده ونفي الشريك عنه، ولو كانت أسماء لا معنى لها لم تدل على ذلك، كقول هارون لعبدة العجل: «**يَا قَوْمَ إِنَّمَا فَقْتُمْ بِهِ وَإِنَّ رَبَّكُمُ الرَّحْمَنُ**» [طه: ٩]، قوله سبحانه في القصة: «**إِنَّمَا إِلَيْكُمُ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا**» [طه: ٩٨]، قوله (تعالى): «**إِلَيْكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ**» [آل عمران: ١٦٣]، قوله سبحانه في آخر سورة الحشر: «**هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالَمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةُ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ**» [٢٢] **هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمَهِيمُ الْعَزِيزُ الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ**» [الحشر: ٢٢، ٢٣]، فسبح نفسه عن شرك المشركين به عقب تمدحه بأسمائه الحسنى المقتضية للتوجيه واستحالة إثبات شريك له .

ومن تدبر هذا المعنى في القرآن هبط به على رياض من العلم حمامها الله عن كل أفالك معرض عن كتاب الله، واقتباس الهدى منه، ولو لم يكن في كتابنا هذا إلا الفضل وحده لكتفى من له ذوق ومعرفة، والله الموفق للصواب .

وأيضاً، فإن الله سبحانه يعلل بأسمائه المعمولات من الظروف والخار وال مجرور وغيرهما، ولو كانت أعلاماً محضة لم يصح فيها ذلك، كقوله: «**وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلِيمٌ**» [الحجرات: ١٦]، «**وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ**» [الجمعة: ٧]، «**اللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ**» [آل عمران: ٦٣]، =

### المبحث الثاني:

وهو أن أسماء الله (تعالى) هل هي متراوفة أم متباعدة؟ فنقول: أما باعتبار دلالتها على ذات الله؛ فهي: متراوفة، فكلها تدل على ذات واحدة.

وأما باعتبار ما تحمله من المعاني؛ فهي: متباعدة<sup>(١)</sup>. فـ«السميع» وـ«البصير» وـ«العزيز» وـ«الحكيم» كلها أسماء لسمى واحد وهو : «الله» فهي بهذا الاعتبار متراوفة، لكن «السميع» دال على السمع، وـ«البصير» دال على البصر، ومن المعلوم أن السمع غير البصر، وأن البصر غير السمع، وأن العزة غير السمع، وأن الحكمة غير السمع ... وهكذا.

واعلم أن الكلمتين إما أن تكونا متباعدةتين، أو متراوفتين، أو مشتركتين، أو بينهما عموم وخصوص .

**أولاً:** أن تكون الكلمتان متباعدةتين، وذلك بأن تدل كل كلمة منها على

= ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا﴾ [الفرقان: ٤٣]، ﴿إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبه: ١١٧]، ﴿وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ [آل عمران: ١٨٩]، ﴿وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ﴾ [البقرة: ١٩]، ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا﴾ [النساء: ٤٩]، ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا﴾ [الكهف: ٤٥]، ﴿إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ حَسِيرٌ﴾ [هود: ١١١]، ﴿وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ [الحجرات: ١٨]، ﴿إِنَّهُ يَعْبَدُهُ خَيْرٌ بَصِيرٌ﴾ [الشورى: ٢٧]، ونظائره كثير .

وأيضاً، فإنه سبحانه يجعل أسماءه دليلاً على ما ينكره الحادثون من صفات كماله، كقوله (تعالى): ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْأَطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ [الملك: ١٤] .

وقد اختلف النظار في هذه الأسماء، هل هي متباعدة نظراً إلى تباين معانها، وأن كل اسم يدل على معنى غير ما يدل عليه الآخر، أم هي متراوفة؛ لأنها تدل على ذات واحدة؛ فمدولها لا تعدد فيه، وهذا شأن المتراوفات؟ والنزاع لغطي في ذلك .

والتحقيق أن يقال: هي متراوفة بالنظر إلى الذات، متباعدة بالنظر إلى الصفات، وكل اسم منها يدل على الذات الموصوفة بتلك الصفة بالمطابقة، وعلى أحدهما وحده بالتضمن، وعلى الصفة الأخرى بالالتزام . اهـ مختصرأ .

(١) انظر: «بدائع الفوائد» (١/١٧)، وـ«القواعد الكلية للأسماء والصفات» صـ (٢٤٣) .

معنى لا يتفق مع الكلمة الأخرى، مثل: «القمح» و«الأرز» فالقمح غير الأرز، وليس بينهما عموم وخصوص.

**ثانياً:** أن تكون الكلمتان مترادافتين؛ لترادفهما على معنى واحد، كما يترادف الشيء بعضه على بعض، مثل: «قمح» و«بر» و«حنطة» فكلها مترادفة، وكذلك مثل: «بشر» و«إنسان» فهي - أيضاً - مترادفة.

**ثالثاً:** قد تكون الكلمة مشتركة، وذلك بأن تكون هناك كلمة واحدة تدل على معانٍ متعددة وذلك بعكس الترداد، ومثال ذلك «العين» فهي تطلق على «العين» التي هي «الجارحة»، وعلى «عين الماء الجارية»، وعلى «الذهب»، و«الجاسوس» إلا أن البعض يقول بأن بإطلاق «العين» على «الجاسوس» من باب المجاز، والمقصود أن هذه الكلمات نسميها مشتركة؛ لأن المعاني مشتركة في لفظ واحد.

**رابعاً :** أن يكون بين الكلمتين عموم وخصوص، بأن تكون إحدى الكلمتين أخص من الأخرى مثل: «إنسان» و«حيوان» فـ«الإنسان» نسميه «إنساناً»، فهذا خاص، وكلمة «حيوان» عام، فالحيوان يشمل الإنسان وغيره، ومن الطريف لو قلت للعامي: «أنت حيوان ناطق»؛ لظن أنك تشبهه بالحمار، ولو قلت له: الفلاسفة يقولون: بأنَّ الإنسان حيوان ناطق، وأنَّ كلمة «حيوان» هذه جنس، وأنَّ كلمة «ناطق» هذه فصلٌ؛ لأقرُّ، والذي أراه أن يُقال: الإنسان هو البشر، وليس حيوان ناطق.



### قال المؤلف (رحمه الله)

إنما قلنا بأنها أعلام وأوصاف، لدلالة القرآن عليه. كما في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ [الأحقاف: ٨]. وقوله: ﴿وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ﴾ [الكهف: ٥٨].

فإن الآية الثانية دلت على أن الرحيم هو المتصف بالرحمة. ولإجماع أهل اللغة والعرف أنه لا يقال: علیم إلا من له علم، ولا سميع إلا من له سمع، ولا بصير إلا من له بصر، وهذا أمر أبين من أن يحتاج إلى دليل.

## الشرح

فإن قال قائل: ما الدليل على أن أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف؟

قلنا: الدليل من القرآن، ومن اللغة:

أما من القرآن: فقد قال (تعالى): «وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ» [الكهف: ٥٨]، والرحمة: صفة؛ إذا «الرحيم» معناه: ذو الرحمة.

وأما من اللغة، فإن أهل اللغة والعرف أجمعوا على أنه لا يوصف بالمشتق إلا من تتصف بمعناه، فلا يقال للأصم: «سمع»، ولا للأعمى: «بصير» ولا للمجنون: «عاقل» بل لابد أن تكون هذه الأوصاف دالة على معانيها فيمن نسبت إليه، وهو أمر أبين من أن يحتاج إلى شرح.



## قال المؤلف (رحمه الله)

وبهذا علم ضلال من سلبوا أسماء الله (تعالى) معانيها من أهل التعطيل وقالوا: إن الله (تعالى) سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر، وعزيز بلا عزة<sup>(١)</sup> وهكذا.. وعللوا ذلك بأن ثبوت الصفات يستلزم تعدد القدماء. وهذه العلة

(١) هذا قول المعتزلة ومن تبعهم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الرسالة التدميرية» ص (١٧): وقاريئهم طائفة ثالثة من أهل الكلام من المعتزلة، ومن اتبعهم فأثبتوا لله الأسماء دون ما تتضمنه من الصفات، فمنهم من جعل العليم والقدير والسميع والبصير كالأعلام المضمة المترادفات، ومنهم من قال عليم بلا علم، قادر بلا قدرة، سميع بصير بلا سمع ولا بصر، فأثبتوا الاسم دون ما تتضمنه من الصفات» اهـ.

علیلۃ بل میتۃ لدلالة السمع والعقل على بطلانها.

## الشرح

هؤلاء المعطلة يقولون: نحن ثبتت أسماء الله، فالله سمیع، عليم، بصیر... لكن بدون إثبات المعنى، فنقول: «سمیع بلا سمع» و«بصیر بلا بصر» وهكذا، فإذا سألهُم عن سبب ذلك؟ قالوا: لأنك إذا قلت: إن الله سماعاً وبصراً وقدرة، وقوه، وقلت: بأن هذه الصفات قديمة؛ لزم من ذلك تعدد القدماء!! وأنت تُنكر على النصارى قولهم بأن الله ثالث ثلاثة.

**ونحن نقول:** هذا القول باطل؛ لأنه لا يلزم من تعدد الصفة تعدد الموصوف<sup>(١)</sup>.

(١) قال شيخ الإسلام في « منهاج السنة النبوية » (١٢٩/٢):

فهذا قول المعتزلة والشيعة المواقفين لهم، وهو قول باطل؛ لأنَّ صفة الإله لا يجب أن تكون إليها كما أن صفة النبي لا يجب أن تكون إليها .

إذا كانت صفة النبي المحدث موافقة له في الحدوث لم يلزم أن تكون نبياً مثله، فكذلك صفة رب الازمة له إذا كانت قديمة بقدمه لم يلزم أن تكون إليها مثله .

فهؤلاء مذهبهم نفي صفات الكمال الازمة لذاته وشبهتهم التي أشار إليها أنها لو كانت قديمة لكان القديم أكثر من واحد كما يقول ابن سينا وأمثاله .

وأخذ ذلك ابن سينا وأمثاله من المخالفين عن المعتزلة، فقالوا: لو كان له صفة واجبة، لكن الواجب أكثر من واحد، وهذا تلبيس، فإنهم إن أرادوا أن يكون الإله القديم أو الإله الواجب أكثر من واحد، فاللازم باطل، فليس يجب أن تكون صفة الإله إليها، ولا صفة الإنسان إنساناً ولا صفة النبي نبياً ولا صفة الحيوان حيواناً .

وإن أرادوا أن الصفة توصف بالقدم كما يوصف الموصوف بالقدم فهو كقول القائل توصف صفة المحدث بالحدث كما يوصف الموصوف بالحدث .

وكذلك إذا قيل توصف بالوجوب كما يوصف الموصوف بالوجوب، فليس المراد أنها توصف بوجوب أو قدم أو حدوث على سبيل الاستقلال، فإن الصفة لا تقوم بنفسها، ولا تستقل بذاتها، ولكن المراد أنها قديمة واجبة بقدوم الموصوف ووجوبه إذا عني بالواجب ما لا فاعل له، وعني بالقديم ما لا أول له، وهذا حق لا محذور فيه .

## قال المؤلف (رحمه الله)

**أما السمع:** فلأن الله (تعالى) وصف نفسه بأوصاف كثيرة، مع أنه الواحد الأحد. فقال (تعالى): «إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ إِنَّهُ هُوَ يَسِيْدٌ وَيَعِيدُ وَهُوَ الْفَغُورُ الْوَدُودُ ذُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ» [البروج: ١٢ - ١٦]. وقال (تعالى): «سَبَّحَ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى وَالَّذِي قَدَرَ فَهَدَى وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَى فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى» [الأعلى: ١ - ٥]. ففي هذه الآيات الكريمة أوصاف كثيرة لموصوف واحد، ولم يلزم من ثبوتها تعدد القدماء.

**وأما العقل:** فلأن الصفات ليست ذاتاً بائنة من الموصوف، حتى يلزم من ثبوتها التعدد، وإنما هي من صفات منتصفها بها، فهي قائمة به، وكل موجود فلابد له من تعدد صفاتاته، ففيه صفة الوجود، وكونه واجب الوجود، أو ممكن الوجود، وكونه عيناً قائماً بنفسه أو وصفاً في غيره.

## الشرح

نحن نقول، بأن الموجود تعدد صفاتاته، ونقول (من خالفنا): هل تثبتون أن الله موجود؟ سيقولون: نعم! ثبت ذلك، نقول لهم: وكل موجود لابد وأن تتعدد صفاتاته، وهذا ضروري، فمثلاً: الموجود، فيه صفة الوجود، ووجوده إنما ممكن وإنما واجب، وهذه صفة ثانية، ونحن نقول بأن وجودنا من باب الممكن، وبأن وجود الله (عز وجل) من باب الواجب، ونقول كذلك: الموجود إنما أن يكون وجوده عيناً قائمة بنفسها، أو يكون صفة في غيره، فالإنسان - مثلاً - عين قائم بنفسه، وعين الإنسان وسمعه وبصره وصف قائم بغيره، إذاً فكل موجود لابد أن يتصرف بهذه الصفات الثلاثة: «الوجودية»، وكون وجوده واجباً أو ممكناً، وكونه عيناً قائمة بنفسها أو وصفاً في غيره، وهذا أمر لا يمكن إنكاره.

## قال المؤلف (رحمه الله)

وبهذا أيضاً علم أن: «الدهر» ليس من أسماء الله (تعالى)، لأنه اسم جامد لا يتضمن معنى يلحقه بالأسماء الحسنة، ولأنه اسم للوقت والزمن، قال الله (تعالى) عن منكري البعث: «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ» [الجاثية: ٢٤] ي يريدون مرور الليالي والأيام. فأما قوله (عليه السلام): «قال الله (عز وجل): يؤذني ابن آدم يسب الدهر، وأنا الدهر، بيدي الأمر أقلب الليل والنهار»<sup>(١)</sup>.

فلا يدل على أن الدهر من أسماء الله (تعالى)، وذلك أن الذين يسبون الدهر إنما يريدون الزمان الذي هو محل الحوادث، لا يريدون الله (تعالى)، فيكون معنى قوله: «وأنا الدهر» ما فسره بقوله: «بيدي الأمر أقلب الليل والنهار»، فهو سبحانه خالق الدهر وما فيه، وقد بين أنه يقلب الليل والنهار، وهو الدهر، ولا يمكن أن يكون المُقلّب (بكسر اللام) هو المُقلّب (بفتحها) وبهذا تبين أنه يمتنع أن يكون الدهر في هذا الحديث مراداً به الله (تعالى).

## الشرح

وهذا خلافاً لابن حزم<sup>(٢)</sup>، وبعض العلماء الذين قالوا: بأن «الدهر» من

(١) أخرجه البخاري (٧٤٩١)، ومسلم (٢٢٤٦) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه). قال الخطاطي: معناه: أنا صاحب الدهر، ومدير الأمور التي ينسبونها إلى الدهر. فمن سب الدهر من أجل أنه فاعل هذه الأمور عاد سبه إلى ربه الذي هو فاعلها، وإنما الدهر زمان جعل ظرفاً لواقع الأمور، وكانت عادتهم إذا أصابهم مكروه أضافوه إلى الدهر، فقالوا: يؤسّا للدهر وتيّا للدهر . «فتح الباري» (٨ / ٤٣٨) .

(٢) أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الإمام الظاهري الأوحد ذون الفنون، وصاحب التصانيف، ولد بقرطبة سنة أربع وثمانين وثلاثمائة، وكان قد مهر أولاً في الأدب، والأخبار =

أسماء الله<sup>(١)</sup>.

ونحن نقول، بأن «الدهر» ليس من أسماء الله؛ لأن «الدهر» اسم جامد يعني «الوقت والزمن» والله (تعالى) يقول: ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ والاسم الجامد: هو الذي لا يدل على وصف، ولذلك فليس «الدهر» من الأسماء الحسنة.

ومن تأمل هذا الحديث علم أنه ليس مراد النبي ﷺ فيما يرويه عن الله (عز وجل) أن يبين أن «الدهر» من أسماء الله (تعالى)؛ لأن الله يَبْيَن ذلك فقال: «أَنَا الدَّهْرُ، بِيَدِي الْأَمْرُ، أَقْلَبُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ».

وهذا يعني: أن الذين يسبون الدهر فيقولون: هذه سنة جائرة، أو يسبون ما يقع فيه مثل قول بعض السفهاء: «هذه عاصفة هوجاء» أو ما أشبه ذلك مما يطلقونه على ما يخلقه الله (عز وجل) من العواصف والقوى والنوازل، فكل أنواع السب هذه محرمة، وقد تصل إلى الكفر بالله (تعالى)<sup>(٢)</sup>.

= والشعر، وفي المنطق، وأجزاء الفلسفة، فأثرت فيه تأثيراً ليته سلم من ذلك .

يقول الإمام الذهبي: لقد وقفت له على تأليف يحضر فيه على الاعتناء بالمنطق ويقدمه على العلوم، فتأملت له، فإنه رأس في علوم الإسلام، متبحر في التقل عديم النظر على يُس فيه وفرط ظاهريه في الفروع لا الأصول .

من أهم تصانيفه: «المحلى»، «الإحكام»، و«الفصل» .

وقد توفي (رحمه الله) سنة ست وخمسين وأربعين .

انظر: «سير أعلام النبلاء» (١٨ / ١٨٤)، و«وفيات الأعيان» (٣٢٥ / ٣)، و«لسان الميزان» (٥ / ١٩٨)، و«شنرات الذهب» (٣ / ٢٩٩) .

(١) وهذا من ابن حزم (رحمه الله) جرياً على قاعده التي وافق فيها المعتزلة، وخالف فيها أهل السنة والجماعة، وهي إثبات الأسماء لله (تعالى) دون ما تتضمنه من صفات .

فجعل أسماء الله (تعالى) جامدة «مجرد أعلام ممحضة» بينما أهل السنة يقولون: هي أعلام وأوصاف كما مر بك قريراً .

لذا استباح (رحمه الله) أن يسمي الله بـ «الدهر» .

(٢) وهذا إنما يقع مع العلم والاعتقاد؛ وذلك لأن ساب الدهر دائر بين أمرين لا بد له من أحدهما =

هذا، والذين يسبون الدهر لا يقع في نفوسهم أنهم يسبون الله، بل إنما يسبون الزمان والمكان، والدليل على ذلك أن الله (تعالى) قال: «أقلب الليل والنهر» فالليل والنهر يقلبهما الله، وهذا: «الدهر» ومعلوم أن المقلب غير المثلث.

وعلى هذا فلا يجوز أن يقول قائل: «يا دهر! ارحمني» وهو إن نوع الدهر ذاته فهو كافر مشرك، وإن نوع الله ذاته؛ فقد دعا الله بغير اسمه، فليس الدهر من أسماء الله الحسنى<sup>(١)</sup>.

=إما سمه الله، أو الشّرك به.

فإن اعتقد أن الدهر فاعل مع الله فهو مشرك، وإن اعتقد أن الله وحده هو الذي فعل ذلك، وهو سبب من فعله فقد سب الله .

أما ما جرى به اللسان وصاحبها، غير معتقد لذلك فليس بكافر، قال المحققون من أهل العلم: من نسب شيئاً من الأفعال إلى الدهر حقيقة كفر، ومن جرى هذا اللفظ على لسانه غير معتقد لذلك، فليس بكافر، لكنه يكره له ذلك لتشبيهه بأهل الكفر في الإطلاق .

<sup>٣٢٣</sup> انظر: «زاد المعاد» (٢ / ٣٢٣)، و«فتح الباري» (١٠ / ٥٨١).

<sup>(١)</sup> قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٤٩١/٢):

قوله: «لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر»: مروي باللفاظ أخر كقوله: «يقول الله: يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا الدهر بيدي الأمر، أقلب الليل والنهار»، وفي لفظ: «لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر، يقلب الليل والنهار»، وفي لفظ: «يقول ابن آدم يا خيبة الدهر، وأنا الدهر».

فقوله في الحديث: «يَبْدِي الْأَمْرُ، يُقْلِبُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ» يَبْيَنُ أَنَّهُ لَيْسَ الْمُرادُ بِهِ أَنَّ الزَّمَانَ، فَإِنَّهُ قَدْ أَخْبَرَ أَنَّهُ يُقْلِبُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ، وَالزَّمَانُ هُوَ اللَّيلُ وَالنَّهَارُ؛ فَدُلُّ نَفْسِ الْحَدِيثِ عَلَى أَنَّهُ هُوَ يُقْلِبُ الزَّمَانَ وَيُصْرِفُهُ، كَمَا دَلَّ عَلَيْهِ قَوْلُهُ (تَعَالَى): ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَرْجِي سَحَابَاتٍ مَّا يُرَكِّفُ بِهِ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَاماً فَتَرِي الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلَالِهِ وَيَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرٍّ فَيُصَبِّبُ بِهِ مِنْ يَشَاءُ وَيُصْرِفُهُ عَنْ مِنْ يَشَاءُ يَكَادُ سَا بِرْ قَهْ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ﴾ يُقْلِبُ اللَّهُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعْبَرَةً لِأُولَئِي الْأَبْصَارِ

[النور: ٤٣ ، ٤٤] وإجزاء السحاب: سوقه، والودق: المطر.

فقد بين سبحانه خلقه للمطر، وإنزاله على الأرض، فإنه سبب الحياة في الأرض، فإنه سبحانه جعل من الماء كل شيء حي، ثم قال: ﴿يُقْلِبُ اللَّهُ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ﴾؛ إذ تقليله الليل والنهاز: تحويل أحوال العالم بإنزال المطر، الذي هو سبب خلق النبات والحيوان والمعدن، وذلك سبب تحويل=

= الناس من حال إلى حال، المتضمن رفع قوم وخفض آخرين .  
 وقد أخبر سبحانه بخلقه الزمان في غير موضع، كقوله: «وَجَعَلَ الظِّلَامَاتِ وَالْمُؤْرَ» [الأنعام: ١] ،  
 قوله: «وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبُحُونَ» [الإنسان: ٣٣] ،  
 قوله: «وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خَلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا» [الفرقان: ٦٢] ،  
 قوله: «إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاحْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لِآيَاتٍ لِأُولَئِي الْأَلْبَابِ» [آل عمران: ١٩٠] ، وغير ذلك من النصوص التي تبين أنه خالق الزمان .

ولا يتورّم عاقل أن الله هو الزمان؛ فإن الزمان مقدار الحركة، والحركة مقدارها من باب الأعراض والصفات القائمة بغيرها: كالحركة والسكن والسود والبياض .

ولا يقول عاقل أن خالق العالم هو من باب الأعراض والصفات، المفتقرة إلى الجواهر والأعيان، فإن الأعراض لا تقوم نفسها، بل هي مفتقرة إلى محل تقويم به، والمفتقر إلى ما يغايره لا يوجد بنفسه، بل بذلك الغير فهو محتاج إلى ما به في نفسه من غيره، فكيف يكون هو الخالق ؟ ثم أن يستغني بنفسه، وأن يحتاج إليه ما سواه، وهذه صفة الخالق سبحانه، فكيف يتورّم أنه من النوع الأول .

وأهل الإلحاد - القائلون بالوحدة أو الحلول أو الإنعام - لا يقولون إنه هو الزمان، ولا أنه من جنس الأعراض والصفات؛ بل يقولون هو مجموع العالم، أو حال في مجموع العالم .

فليس في الحديث شبهة لهم، لو لم يكن قد بين فيه أنه - سبحانه - مقلب الليل والنهر، فكيف وفي نفس الحديث أنه بيده الأمر يقلب الليل والنهر.  
 إذاً **بيان هذا**: فلنلتفت في الحديث قوله تعالى: **الله الذي جعل الليل والنهر**.

أحدّهم: وهو قول أبي عبيد، وأكثر العلماء أن هذا الحديث خرج الكلام فيه لرد ما يقوله أهل الجاهلية، من أشبههم، فإنهم إذا أصابتهم مصيبة أو معواً أغراضهم أخذوا يسبون الدهر والزمان، يقول أحدهم: **قبع الله الدهر الذي شتت شملنا، ولعن الله الزمان الذي جرى فيه كلّاً وكذاً** .

وكثيراً ما جرى من كلام الشعراء وأمثالهم نحو هذا، كقولهم: يا دهر فعلت كذا، وهو يقصدون سب من فعل تلك الأمور، ويضيفونها إلى الدهر، فيقع السب على الله (تعالى)؛ لأنّه هو الذي فعل تلك الأمور وأحدثها، والدهر مخلوق له، هو الذي يقلبه ويصرفه .

والتقدير: أن ابن آدم يسب من فعل هذه الأمور وأنا فعلتها؛ فإذا سب الدهر فمقصوده سب الفاعل، وإن أضاف الفعل إلى الدهر، فالدهر لا فعل له، وإنما الفاعل هو الله وحده .

وهذا كرجل قضى عليه قاض بحق أو أفتاء مفت بحق، فجعل يقول: **لعن الله من قضى بهذا أو أفتى بهذا**، ويكون ذلك من قضاء النبي ﷺ وف比亚ه فيقع السب عليه، وإن كان الساب - بجهله =

= أضاف الأمر إلى المبلغ في الحقيقة، وانجلي له فعل من التبليغ، بخلاف الزمان، فإن الله يقلبه ويصرفه .

والقول الثاني: قول نعيم بن حماد، وطائفة معه من أهل الحديث والصوفية: أن الدهر من أسماء الله تعالى، ومعناه: القديم الأزلي .

ورروا في بعض الأدعية: يا دهر ! يا ديهار ! وهذا المعنى صحيح؛ لأن الله سبحانه هو الأول ليس قبله شيء، وهو الآخر ليس بعده شيء، فهذا المعنى صحيح، إنما التزاع في كونه يسمى دهراً بكل حال .

فقد أجمع المسلمون - وهو مما علم بالعقل الصربيع - أن الله سبحانه وتعالى ليس هو الدهر الذي هو الزمان، أو ما يجري مجرى الزمان؛ فإن الناس متفقون على أن الزمان الذي هو الليل والنهاير .

• وسئل الشيخ ابن عثيمين رحمه الله.. ما حكم سب الدهر؟

فأجاب:

سب الدهر ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

**القسم الأول:** أن يقصد الخبر المغضّ دون اللوم .

فهذا جائز، مثل أن يقول: تعبنا من شدة حر هذا اليوم، أو برده، وما أشبه ذلك؛ لأنَّ الأعمال بالنبات، ولللهظ صالح ل مجرد الخبر .

**القسم الثاني:** أن يسب الدهر على أنه هو الفاعل، كان يقصد بسبه الدهر أن الدهر هو الذي يقلب الأمور إلى الخير أو الشر، فهذا شرك أكبر؛ لأنَّه اعتقاد أن مع الله خالقاً حيث نسب الحوادث إلى غير الله .

**القسم الثالث:** أن يسب الدهر، وهو يعتقد أن الفاعل هو الله، ولكن يسبه؛ لأنَّه محل هذه الأمور المكرورة فهذا محرّم؛ لأنَّه مناف للصبر الواجب وليس بکفر؛ لأنَّه ما سب الله مباشرة، ولو سب الله مباشرة لكان کافراً، اهـ «فتاوي العقيدة» ص (٥٩) .

## قال المؤلف (رحمه الله)

### **القاعدة الثالثة: أسماء الله (تعالى) إن دلت على وصف متعد، تضمنت ثلاثة أمور**

أحدها: ثبوت ذلك الاسم لله عز وجل.

الثاني: ثبوت الصفة التي تضمنها الله عز وجل.

الثالث: ثبوت حكمها ومقتضاه.

ولهذا استدل أهل العلم على سقوط الحد عن قطاع الطريق بالتسوية، استدلوا على ذلك بقوله (تعالى): ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [المائدة: ٣٤]؛ لأن مقتضى هذين الأسمين أن يكون الله (تعالى) قد غفر لهم ذنبهم، ورحمهم بإسقاط الحد عنهم.

**مثال ذلك:** «السميع» يتضمن إثبات السمع اسماً لله (تعالى)، وإثبات السمع صفة له وإثبات حكم ذلك ومقتضاه وهو أنه يسمع السر والنجوى كما قال (تعالى): ﴿وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَ كُمَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ﴾ [المجادلة: ١].

## الشرح

أسماء الله (تعالى) إذا دلت على وصف متعد؛ فقد تضمنت ثلاثة أمور:

**الأول:** إثبات ذلك الاسم لله (عز وجل)، مثل: «العليم» فتشبت أن من أسماء الله : «العليم».

**الثاني:** إثبات الصفة التي دل عليها، وهي : «العلم» فمن آمن بأن الله «عليم» ولم يؤمن بصفة العلم؛ فلم يؤمن بالاسم الذي هو «العليم» فلا يصح الإيمان بالاسم حتى يتم الإيمان بما تضمنه من الصفة.

**الثالث:** الحكم الذي يقتضيه ذلك المعنى، فالعليم يقتضي أنه (عز وجل) يعلم كل شيء، فلا بد من الإيمان بما يقتضيه ذلك الاسم من الأحكام.

ويعبر البعض عنها بـ «الأثر» فيقال: يجب الإيمان بالاسم والصفة والأثر، وببعضهم يقول: نؤمن بالاسم، والصفة، والحكم أو المقتضى.

وقد استدل المؤلف على هذا بقوله (تعالى): ﴿إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [المائدة: ٣٤].

ووجه الدلالة : أن مقتضى هذين الأسمين: أن يغفر لهم ويرحمهم، وهذا يتضمن سقوط الحد عنهم؛ ولهذا جزم الفقهاء (رحمهم الله) بأن قطاع الطريق إذا تابوا قبل القدرة عليهم؛ سقط عنهم الحد، وكذلك غير قطاع الطريق، إذا تابوا قبل القدرة عليهم؛ سقط عنهم الحد كشراب الخمر، والزناة، والسراق، ومن شابههم .



### قال المؤلف (رحمه الله)

وإن دلت على وصف غير متعد تضمنت أمرين:  
أحدهما: ثبوت ذلك الاسم لله عز وجل .  
الثاني: ثبوت الصفة التي تضمنها لله عز وجل .  
مثال ذلك: «الحي» يتضمن إثبات الحي اسمًا لله (عز وجل) وإثبات الحياة  
صفة له<sup>(١)</sup> .

### الشرح

«الحي» وصف لازم لله (عز وجل) لا يتعدى إلى غيره، ومثله: «الحييُّ» فإنه وصف لازم، ومثله «العظيم» و«الجليل» .  
والفرق بين «الحي» و«الحييُّ»<sup>(٢)</sup>: أن الحي: ذو الحياة، وأن الحيي: ذو الحياة .

(١) انظر: «بدائع الفوائد» (١ / ١٧٠) .

(٢) سيأتي الكلام في القاعدة السادسة من قواعد الأسماء عن الأسماء الحسنة بالتفصيل، وهل «الحييُّ» من أسمائه (تعالى) الحسنة أم لا؟

قال المؤلف (رحمه الله)

**القاعدة الرابعة: دلالة أسماء الله (تعالى) على ذاته وصفاته تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام<sup>(١)</sup>.**

مثال ذلك: «الخالق» يدل على ذات الله، وعلى صفة الخلق بالمطابقة، ويدل على الذات وحدها وعلى صفة الخلق وحدها بالتضمن، ويدل على صفتين العلم والقدرة بالالتزام.

ولهذا لما ذكر الله خلق السموات والأرض قال: ﴿لَتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾ [الطلاق: ١٢].

الشرح

هذه القاعدة في الواقع لا تختص بأسماء الله فقط، بل كل لفظ فإنه يدل على المعنى بالمطابقة والتضمن والالتزام، وعليه، فأنواع الدلالات ثلاثة:

١. دلالة المطابقة.

٢. دلالة التضمن.

٣. دلالة الالتزام.

أما دلالة المطابقة، فهي أن يدل اللفظ على جميع أجزاء معناه وأفراده.

(١) ذكرها ابن القيم في «بدائع الفوائد» (١ / ١٧٠)، «مدارج السالكين» (١ / ٣٠)، وفي «نوينته» (٢ / ٢٥).

قال في «البدائع»: الخامس: أن الاسم من أسمائه له دلالة على الذات والصفة بالمطابقة، ودلالة على أحدهما بالتضمن، ودلالة على الصفة الأخرى باللزم.

**وأما دلالة التضمن،** فمعناها: دلالة اللفظ على جزء معناه.

**وأما دلالة الالتزام،** فمعناها: دلالة اللفظ على لازم خارج<sup>(١)</sup>.

(١) يعتبر موضوع الدلالة من الموضوعات الهامة في مباحث اللغويين وعلماء الشرع والمنطقين، وسأكتفي هنا بتوضيح ما ذكره الشيخ، وأحيل على بعض المصادر لمن أراد الاستزادة.

#### ١. دلالة المطابقة:

وهي دلالة اللفظ على تمام المعنى الذي وضع يازاته، كدلالة الإنسان على الحيوان الناطق، والمثلث على السطح المستوي المحاط بثلاثة خطوط مستقيمة متقطعة، وكدلالة الرجل على الذكر الكبير منبني الإنسان، والمرأة على الأنثى الكبيرة منبني الإنسان.

والمراد من الوضع هنا، الوضع اللغوي، وإذا توسعنا بذلك وجعلنا الوضع يشمل كل ما وضعه أصحاب الاصطلاح، أدى الأمر إلى التداخل واشتباك الدلالات وعدم الوضوح ومن أجل التمييز لابد من التقييد، فيقال: دلالة مطابقة لغوية، ودلالة مطابقة أصولية أو فقهية، أو غير ذلك.

ومن أمثل هذا النوع: «دلالة العام» في اصطلاح علماء أصول الفقه، فإنه موضوع للدلالة على ما وضع له وضعاً واحداً لكثير غير محصور مستغرق بجميع ما يصلح له.

و«الصلة» على الأفعال، والأقوال المخصوصة المفتتحة بالتكبير والختمة بالتسليم.  
وسميت دلالة مطابقة لتطابق اللفظ والمعنى؛ أي: موافقتها لما وضع له من معنى.

#### ٢. دلالة التضمن:

وهي دلالة اللفظ على جزء معناه في ضمن كل المعنى كدلالة لفظ «البيت» في قوله سقط البيت على الحائط أو الغرفة، وكدلالة لفظ «الإنسان» على الحيوان فقط.

وسميت هذه الدلالة تضمنية؛ لأنَّ الجزء الذي دل عليه اللفظ يقع في ضمن الموضوع له اللفظ.

#### ٣. الدلالة الالتزامية:

وهي دلالة اللفظ على الخارج عن المعنى الموضوع له الملائم له في الذهن والمتمنع انفكاكه عنه؛ كدلالة لفظ «أربعة» على الزوجية؛ إذ هي لازم لها، لا تنفك عنها، وكدلالة لفظ السقف على الجدار؛ فإنه مستبع له (استبعان الرفيق اللازم الخارج عن ذاته).

ولا شك أن الدلالة التضمنية والالتزامية تستلزمان الدلالة المطابقة لأنهما لا يوجدان إلا معها بالاتفاق؛ ولأنهما تاليان لتلك الدلالة ولا وجود للتتابع دون المتبوع.

أما الدلالة المطابقة، فلا تستلزم التضمنية ولا الالتزامية جواز أن يكون مسمى اللفظ بسيطاً لا أجزاء له كالوحدة والنقطة، فتكون الدلالة مطابقة، ولا تضمن لانتفاء الأجزاء وبجواز أن لا يكون للمعنى لازم، ف تكون المطابقة من دون الالتزام.

**مثال ذلك:** كلمة «السيارة» تدل على كل السيارة: هيكلها، وماكيناتها، وأنابيبها، وإطاراتها، وكل شيء فيها بالمطابقة، وتدل على الإطارات فقط بالتضمن، وتدل على البطارية فقط بالتضمن، وتدل على صانعها بالالتزام؛ لأن لها صانعاً، وهي لم تصنع نفسها.

**مثال آخر:** كلمة «الدار» تدل على كل الدار دلالة مطابقة، وتدل على الحجرة أو الحمام، أو المستراح دلالة تضمن، وتدل على بانيها دلالة التزام.

واسم «الخالق» يدل على ذات وصفة، فهو يدل على ذات الله، ويدل على صفة الخلق، ودلالته على هذين المعنين بالمطابقة، فدلالته على ذات الخالق بالمطابقة، ودلاته على الخلق وحده بالتضمن، ودلاته على العلم والقدرة بالالتزام، وبيان ذلك أن نقول: الخالق لا يمكن أن يخلق إلا وهو يعلم كيف سيخلق، والخالق لا يمكن أن يخلق إلا وهو قادر على أن يخلق، ونحن نعلم أنه لو أراد أحد أن يصنع شيئاً وهو لا يعلم، فإنه لا يستطيع، ولو كان يعلم ولا يريد فإنه كذلك لا يستطيع، إذاً فكلمة «صانع» تدل على «ذات صانعة» وتدل على «صنع» وتدل على «علم» وتدل على «قدرة» فدلالتها على ذات الخالق وعلى الصنع «دلالة مطابقة» ودلالتها على ذات الصانع فقط «دلالة تضمن» ودلالتها على الصنع وحده «دلالة تضمن» ودلالتها على العلم والقدرة «دلالة التزام» ولهذا لما خلق الله السموات والأرض في قوله: ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بِيَهُنَّ﴾ قال بعد ذلك: ﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا﴾، أي أن: الله هو الخالق، وقد خلق بقدرة وعلم، فلو لا القدرة؛ لما خلق، ولو لا العلم لما خلق.

= انظر: «طرق الاستدلال ومقدماتها عند المناطقة والأصوليين للباحثين» ص (٦٠)، «الإبهاج في شرح المنهاج» (٢ / ٥١٧)، «شرح الكوكب المنير» (١ / ١٢٥)، «الإحكام» للأمدي (١ / ٣٦)، «المستصفى» للعزالي (١ / ٧٤).

### قال المؤلف (رحمه الله)

ودلالة الالتزام مفيدة جداً لطالب العلم إذا تدبر المعنى ووفقاً لله (تعالى) فهماً للتلازم، فإنه بذلك يحصل من الدليل الواحد على مسائل كثيرة.

### الشرح

**ومثال ذلك:** إذا قلنا: هل يجوز للصائم أن يصبح جنباً من جماع؟  
 فجواب ذلك مذكور في كتاب الله في قوله (تعالى): ﴿فَالآنْ بَاشِرُوهُنْ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرِبُوا حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتَمُوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ﴾ [آل عمران: ١٨٧].

فهذه الآية دلت على أنه يجوز المباشرة إلى الفجر، ومن لازم ذلك أن يصبح الرجل وهو جنب، وحيثند نقول: هذه الآية دلت على جواز أن يصبح الصائم جنباً بدلالة الالتزام.

**ومثل ذلك:** جواز أن يصبح الصائم وهو شبعان؛ لأن جاز له الأكل والشرب إلى الفجر، ومن لازم ذلك أن يطلع عليه الفجر وهو شبعان.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

واعلم أن اللازم من قول الله (تعالى)، وقول رسول الله (صلوات الله عليه وسلم)، إذا صح أن يكون لازماً فهو حق؛ وذلك لأن كلام الله ورسوله حق، ولازم الحق حق، ولأن الله (تعالى) عالم بما يكون لازماً من كلامه وكلام رسوله فيكون مراداً.

### الشرح

نقول: اللازم من كلام الله إذا صح أن يكون لازماً، فهو حق، فإن لم

يصح أن يكون لازماً فليس بحق، فأهل التعطيل يقولون: يلزم من إثبات الصفات إثبات التمثيل، وإذا لزم من إثبات الصفات إثبات التمثيل وجب علينا إنكار الصفات؛ لأن التمثيل يجب إنكاره، فهكذا يقولون.

ونحن نقول: لا يلزم من إثبات الصفات إثبات التمثيل.

فإن قيل: يلزم من قولكم: «إن الله استوى على العرش بذاته» أن يكون الله ذات تستوي على العرش، وتتنزل إلى السماء الدنيا.

نقول: هذا اللازم حق، ولا مانع أن ثبت الله ذاتاً لا تشبه الذوات، وحيثئذ يكون هذا اللازم حقاً.

#### والخلاصة:

أن اللازم من كلام الله ورسوله حق؛ إذا صح أن يكون لازماً.

وأما أن ندعى أنه لازم، وليس هو في الحقيقة بالازم، فههذه دعوى تحتاج إلى دليل، فإذا صح اللازم؛ فإنه حق لسبعين:

**الأول:** أن كلام الله ورسوله (ﷺ) حق، ولازم الحق؛ حق.

**الثاني:** أن الله (عز وجل) يعلم ماذا يترب على كلامه، وكلام رسوله، فإذا كان يعلم ذلك؛ كان هذا اللازم مراداً لله (عز وجل).

وعليه، إذا قيل: هل لازم القول قول؟

نقول: إن كان القول قول الله ورسوله؛ فلازم قولهما قول وهو: حق؛ لأن قولهما دل عليه باللازم، وأما قول غيرهما فيه تفصيل.



#### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما اللازم من قول أحد سوى قول الله ورسوله، فله ثلاث حالات:

**الأولى:** أن يذكر للقائل ويلتزم به، مثل أن يقول من ينفي الصفات الفعلية

لم يثبتها: يلزم من إثباتك الصفات الفعلية لله (عز وجل) أن يكون من أفعاله ما هو حادث.

**فيقول المثبت:** نعم، وأنا ألتزم بذلك فإن الله (تعالى) لم يزل ولا يزال فعالاً لما يريد ولا نفاذ لأقواله وأفعاله كما قال (تعالى): «**قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مَدَادًا لِّكَلْمَاتِ رَبِّي لَنَفَدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَادًا**» [الكهف: ١٠٩].

وقال: «**وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفَدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ**» [لقمان: ٢٧].  
وحذّر آحاد فعله (تعالى) لا يستلزم نقصاً في حقه.

## الشرح

اللازم من قول غير الله وقول رسوله ﷺ له ثلاثة حالات:  
**الأولى:** «أن يذكر للقاتل ويلتزم به» ، فهذا معلوم أنه إذا التزم به صار من قوله، فإذا ذكر اللازم للقاتل، وقال: «نعم! هذا يلزم من قولي، وأنا ملتزم به» صار هذا اللازم قوله له للتزامه إياه، فإنه قال: «نعم! أنا ألتزم به، وليس في ذلك عندي مانع».

**ومثاله:** إذا قال من ينفي الصفات لمن يثبتها: «يلزم من إثباتك الصفات الفعلية أن يكون من أفعال الله ما هو حادث».

فقد وجد بعض من ينكرون أفعال الله (عز وجل)، فينكرون أن يتزل وأن يأتي، وأن يضحك... وعللوا ذلك بأن قالوا: هذه الحوادث، حوادث، والحادث لا يقوم إلا بحادث!!

ونحن نسلم بأن الصفات الفعلية حادثة<sup>(١)</sup>، ولكن لا نسلم بأن الحوادث لا

(١) سيأتي الكلام على الصفات الفعلية في القاعدة الخامسة من قواعد الصفات إن شاء الله (تعالى).

تقوم إلا بحدوث؛ لأن الحوادث قد تقوم بالقديم الذي ليس بحدث.

فإذا كان هناك رجل ينكر الأفعال الاختيارية، ويتناظر من يثبتها، فإنه - أي: النافي - سيقول للمثبت: يلزم على قولك بإثبات الأفعال الاختيارية أن يكون شيء من أفعال الله حادثاً، فالنزول إلى السماء يحدث كل ليلة.

قال المثبت للأفعال الاختيارية: نعم! يلزم من إثبات الصفات الفعلية أن يكون من أفعال الله ما هو حادث، وأنا التزم بذلك، وأقول: «في أفعال الله ما هو حادث» وليس في هذا شيء أبداً.

فهذا اللازم التزم به القائل فيكون من قوله بلا شك لأمرتين:

**الأول:** لأن كلامه دلّ عليه.

**الثاني:** لأنه التزم به فعلاً.

وفي هذه القاعدة عدة فوائد، وقد سبق أن اللازم من قول أحد سوى قول الله ورسوله ثلاثة حالات، وتكلمنا عن الحالة الأولى، وهي: «أن يذكر للقاتل ويلتزم به» فإذا قيل للقاتل: «يلزم على قولك كذا وكذا» فقال: «نعم! وأنا التزم به» فيكون لازم قوله قوله قولاً له، ويكون قائلاً باللازم والملزوم.

#### ومثال ذلك:

أن يقول من ينفي الصفات الفعلية - وهم: المعتزلة والأشاعرة، فإنهم ينكرون قيام الأفعال الاختيارية بالله (عز وجل) والذين يثبتونها هم السلف (أهل السنة والجماعة) يلزم لإثبات الصفات الفعلية لله (عز وجل) أن يكون من أفعال الله ما هو حادث.

فإذا قال النفاية لهذا الكلام؛ فماذا يقول المثبتون؟

فإن قال المثبت: لا ، لا يلزم.

قيل له: بين لنا عدم وجہ الملزمه.

وإن قال: يلزم وأنا ألتزم بذلك وأثبته.

قيل له: لا بأس، وأنت الآن التزمت أمراً نرى أنه غير صحيح، وأنت ترى أنه صحيح، فما بيان ذلك؟

يقول المثبت: نعم! وأنا ألتزم بذلك، فإن الله لم يزل ولا يزال فعالاً لما يريد، ولا نفاذ لأقواله وأفعاله، كما قال (تعالى): ﴿قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مَدَادًا لِكَلْمَاتِ رَبِّي لَنَفَدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلْمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جَئْنَا بِمَثْلِهِ مَدَادًا﴾ [الكهف: ١٠٩]، وقال (تعالى): ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةِ أَقْلَامٍ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُهُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفَدَتْ كَلْمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ [لقمان: ٢٧]، وحدوث آحاد فعله (تعالى) لا يستلزم نقصاً في حقه، بل هو في الحقيقة كمال؛ لأن كونه يفعل ما يريد متى يشاء، فلا شك أن هذا كمال.

والذى يعارض ذلك ويقول: «إن الله لا يفعل ولا تحدث أفعاله» فمعنى كلامه أنه عطل كمال الله، وأما الذى يقول: بأن أفعال الله تحدث، فهذا هو الذي وصف الله (تعالى) بالكمال، ولهذا كان رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) إذا نزل المطر؛ حسر عن ثوبه؛ ليصيبه الماء، ويقول: «إنه حديث عهد بربه»<sup>(١)</sup>؛ إذا فخلق الله لهذا المطر متجدد، وليس بقديم، ودليل ذلك قوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) : «حديث عهد بربه»، ولذلك نحن نقول: تحدث آحاد أفعال الله؛ كمال، وليس نقص.

والنفاة يقولون: لا يمكن أن تتجدد أفعاله؛ لأن الحادث لا يقدم إلا بحدث.

ونحن نقول: هذا ليس ب الصحيح أبداً؛ فحدث الفعل لازم منه حدوث الفاعل، فالوجود يسبق الفعل، ونحن اليوم إذا أتينا إلى هذا المكان وفعلنا أفعالاً في هذا الساعة، فلا يلزم من ذلك أننا لم نخلق إلا هذه الساعة؛ لأن الوجود

(١) أخرجه مسلم في «صحيحة» (٨٩٨) من حديث أنس (رضي الله عنه).

يسبق الفعل، وعليه، نقول: إن الله (عز وجل) لم يزل ولا يزال موجوداً، ولكن أحد أفعاله تتجدد بحسب ما تقتضيه حكمته، وليس في هذا نقص بل هو كمال.



### قال المؤلف (رحمه الله)

**الحال الثانية:** أن يذكر له وينعى اللازم بينه وبين قوله.

مثل أن يقول النافي للصفات ملن يثبتها: يلزم من إثباتك أن يكون الله (تعالى) مشابهاً للخلق في صفاتاته. فيقول المثبت: لا يلزم ذلك، لأن صفات الخالق مضافة إليه لم تذكر مطلقة حتى يمكن ما ألمت به.

وعلى هذا فتكون مختصة به لائقة به، كما أنك أيها النافي للصفات تثبت الله (تعالى) ذاتاً وتنعى أن يكون مشابهاً للخلق في ذاته، فأي فرق بين الذات والصفات؟!

وحكم اللازم في هاتين الحالتين ظاهر.

### الشرح

كان ينبغي أن نقول: «مثلاً» بدلاً من «مشابهاً»، ولكنني كتبت هذه الرسالة قبل أن يتبيّن لي الفرق بين «المشابه» و«المماثل» وكان الأولى في التعبير أن يقال: «المماثلة» بدلاً من «المشابهة» وذلك لعدة أسباب:

**الأول:** أن لفظ «المماثلة» هو اللفظ الذي عبر الله به، فإنك لا تجد في القرآن أن الله (تعالى) نفى المشابهة، وإنما نفى المماثلة؛ وذلك لأن المماثلة هي التي تقتضي المساواة.

**والثاني:** أن التشبيه صار اسمًا عند قوم ينفون به كل ما ثبت لله من صفات، ويقولون: هذا تشبيه، حتى وإن كانت المشابهة في مطلق المعنى،

فيقولون: هذا تشبيه، وينفون الصفة! ولذلك أنكروا كثيراً من الصفات، وقالوا: لأن المخلوق والخالق يشتركان في مطلق هذا المعنى! فصار كل من أثبت الصفات عندهم من المشبهة، فالذي يثبت «اليد» حقيقة لله، يقولون: هذا تشبيه؛ لأنهم طنوا أن اشتراك الخالق والمخلوق في مطلق الصفة يقتضي المماثلة المنافية في القرآن.

**والثالث:** أن «المشابهة» قد تكون في بعض الأشياء، وهذا بخلاف «المماثلة» التي قد تكون في جميع الأشياء، والله (عز وجل) لم ينف عن نفسه مشاركة المخلوق له في كل شيء من الأشياء، فنحن نقول: الله وجود، ولنا وجود، فاشتركتنا في أصل الوجودية، لكن اختلفنا اختلافاً كبيراً في هذه الوجودية، فوجودية الله (تعالى) واجبة، ويستحيل عدمها، وجود المخلوق جائز، وعدهمه ممكن، وكذلك نقول: الله رؤية، ولنا رؤية، فالمخلوق شابه الخالق في أصل الصفة (وهي: البصر) ولكنه مبaitن له في (حقيقة الصفة) فإن بصر الخالق ليس كبصر المخلوق، وهكذا السمع والرحمة وسائر الصفات؛ فلهذا كان التعبير بنفي «المماثلة» أولى من التعبير بنفي «المشابهة».

**ومقصود:** أن إثبات الصفات لا يستلزم التمثيل، والمثبت إذا قيل له إن إثباتك الصفات يستلزم التمثيل، لا يلتزم بذلك؛ لأنه يمكن أن ينفك عنه، فيقول: أنا لم أثبت لله صفة مطلقة حتى يمكن أن تكون مماثلة للصفة المطلقة في المخلوق، ولكن أثبت لله صفة مضافة إليه تليق بجلاله وعظمته، فعندما أقول بأن الله سمعاً وبأن لي سمعاً، لا يمكن أن يقع في ذهني أن سمع الله مماثل لسمعي، أو أن سمعي مماثل لسمع الله (عز وجل)، بل الذي يقع في الذهن أن سمع الله يليق بجلاله (عز وجل)، ولا يمكن أن يماثل سمع المخلوقين، وحيثند لا يلزمني ما أزمنتي به.

وأقول للنافي الذي يقول: بأن إثبات الصفات يستلزم التمثيل:

هل ثبت لله ذاتاً؟

سيقول: نعم!

أقول: وهل يلزم من إثباتك ذات الله أن تكون ذاته مماثلة لذوات المخلوقين؟

فسيقول: لا.

أقول: فالصفات كذلك. فإذا كنت تثبت لله ذاتاً لا تشبه ذوات المخلوقين؛ لزمك أن تثبت لله صفات لا تشبه صفات المخلوقين؛ لأن الصفات تابعة للموصوف.



### قال المؤلف (رحمه الله)

#### الحال الثالثة:

أن يكون اللازم مسكوناً عنه، فلا يذكر بالتزام ولا منع، فحكمه في هذه الحال ألا ينسب إلى القائل، لأنه يحتمل لو ذكر له أن يتلزم به أو يمنع التلازم، ويحتمل لو ذكر له فتبيين له لزومه وبطلانه أن يرجع عن قوله؛ لأن فساد اللازم يدل على فساد المزوم.

ولِورُود هذين الاحتمالين لا يمكن الحكم بأن لازم القول قول.

### الشرح

يعني إذا كان اللازم مسكوناً عنه (أي: لم يذكر للقائل) فهل يكون لهذا اللازم قوله؟

نقول: لا يكون قوله؛ لأنه يحتمل أنه لو ذُكر له هذا اللازم للتزم به، وإذا التزم به صار قوله، ويحتمل أنه لو ذُكر له لمنع التلازم، وحيثئذ يبقى على

قوله الأول، وينعى التلازم فيبني اللازم.

فعندينا احتمالان؛ فعلى الاحتمال الأول؛ يكون من الحالة الأولى، وهي أنه إذا ذكر له التزمه وبقائه، وعلى الاحتمال الثاني؛ أنه لو ذكر له لرده ومنع التلازم يكون من الحالة الثانية. وقد يحصل معنى ثالثاً، وهو أنه لربما ذكر به وتبيّن له هذا اللازم وأنه باطل فإنه سيرجع عن قوله، فإذا اعترض بأن هذا هو اللازم من قوله وأنه باطل لزمه الرجوع عن قوله، وحيثئذ فلا يمكننا أن نقول بأن هذا هو اللازم من قوله وأنه باطل لزمه الرجوع عن قوله، وحيثئذ فلا يمكننا أن نقول بأن هذا اللازم قول له؛ لأنه إذا تبيّن له خطأه، وأن هذا الخطأ لازم قوله رجع عن قوله.

وعليه؛ فعندينا ثلاثة احتمالات:

الأول، أن يذكر له اللازم فيلتزم، وهذا من الحالة الأولى.

الثاني، أن يذكر له اللازم فيمنع التلازم، وهذا من الحالة الثانية.

الثالث، أن يذكر له اللازم ويتبين له أنه لازم وأنه باطل، وحيثئذ يرجع عن قوله؛ لأن تبيّن له أنه باطل؛ لأن بطلان اللازم يدل على بطلان الملزم، فلما كانت هذه الاحتمالات واردة في أمر مسكون عنه، فإننا لا نقول بأن هذا اللازم قول لهذا القائل.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فإن قيل: إذا كان هذا اللازم لازماً من قوله، لزم أن يكون قوله له، لأن ذلك هو الأصل، ولاسيما مع قرب التلازم.

قلنا: هذا مدفوع بأن الإنسان بشر، وله حالات نفسية وخارجية توجب الذهول عن اللازم، فقد يغفل، أو يسهو، أو ينغلق فكره، أو يقول القول في مضائق المناظرات من غير تفكير في لوازمه، ونحو ذلك.

## الشرح

لو قال القائل: هذا اللازم مسكونٌ عنه لم يلزم به القائلُ، فلم يلتزم به ولم يمتنع عنه، ولم يرجع عن قوله، وبناء على ذلك فنحن نرى أنه لازم، ويجب أن نضيفه إليه.

**نقول:** الإنسان كبشر له حالات نفسية تحول بينه وبين التفطن لللازم، فقد يقول القول ويكون غافلاً عن لازمه، ولو كان ذاكراً للازم لم يقل هذا القول، وهذا أمر مشاهدٌ فأحياناً يرجح الإنسان قولًا على قول، ثم بعد التفكير يرى أنه يلزم على هذا القول الذي رجحه معنى باطل؛ فيعدل عن ترجيحه، وهذا يقع كثيراً، ولذلك ينبغي للإنسان - كما نبهنا من قبل - ألا يخالف الجمهوّر إلا إذا علم أن قولهم ليس بصواب؛ لأن الغالب أن الحق مع الجمهوّر.

**وكذلك قلنا فيما سبق:** إذا وردت أحاديث صحيحة، وهذه الأحاديث تعتبر أصولاً في قواعد الإسلام، فإنه لا يعدل عنها إلى أحاديث آحادية قد تكون - عند التأمل - شاذة، ولا يمكن القول بهذه الأحاديث الآحادية حتى تتبين صحتها، وأن مخالفة الأحاديث التي هي كالأصول في قواعد الإسلام أمر عظيم، فلا ينبغي مخالفة هذه الأصول إلا بيقين.

**وهنا نقول:** إذا كان هذا القول لازماً لقائله، ولزومه واضح، فإننا مع ذلك لا نلزم به قائله، ولا نضيفه إليه؛ لأن الإنسان بشر، ومن الممكن أن يغفل عن اللازم، ومن الممكن أن يكون في باب المعاشرة، وهو باب تحدث فيه مضائقات، فربما تقول قولًا ت يريد أن تتخلص به من ضيق المعاشرة، وهذا القول لازمه باطل، والناس في المعاشرات ربما أرادوا الخروج من ضيق المعاشرة بأقوال ربما لو تأملوها فيما بعد لوجدوها خطأ، فلما كان هذا وارداً على طبيعة البشر لم يكن لنا أن نجعل لازم قول الإنسان قولًا له حتى يصرح بالتزامه له.

**والخلاصة:**

أننا لا يصح أن ننسب لازم القول للسائل إلا إذا التزم به، ويصح لنا أن نقول: هذا القول يلزمكذا وكذا، وهذا اللازم باطل، ولا يصح أن نقول بأن هذا القول الباطل هو قول فلان؛ لأنه لازم كلامه.

وفي هذا الباب الذي نحن بصدده - وهو باب الأسماء والصفات - نرى أن بعض الناس ينكر أن يكون الله (تعالى) موصوفاً بأي صفةٍ، ويثبتون الأسماء، ومنهم من ينكر أن يكون الله موصوفاً بأي صفة أو مسمى، فلا يثبتون الصفات ولا الأسماء؛ لأنهم يقولون لو أثبنا لله أسماء وجودية؛ لزم من ذلك أن يكون مشابهاً للموجودات.

ونحن نقول لهم: ويلزם من قولكم أن يكون مشابهاً للمعدومات؛ لأن نفي الوجود يستلزم العدم، فإنكاركم الوجود معناه: إثبات العدم وتشبيهه بالمعدومات، والتشبيه بالمعدوم أنقص من التشبيه بالوجود - وهذا على فرض أن يكون إثبات الوجود تشبيهاً.

**وأما الغلاة منهم فقالوا:**

نفي عن الله الوجود والعدم، نقول: ليس بسميع، ولا أصم، وليس بيصير، ولا أعمى، وليس بحىٌ، ولا ميت، فنفي عنه هذا وذاك، أي: نفي الشيء وضدته.

فقال لهم أهل السنة والجماعة: ما تقولون في الوجود؟

قالوا: نقول: لا موجود ولا معدوم.

فقال أهل السنة: إذا فقد شبهتموه بالمترنح؛ لأنه يمتنع أن يكون الشيء لا موجوداً ولا معدوماً؛ لأن تقابل الوجود والعدم من باب تقابل النقيضين. والنقيضان لا يجتمعان، ولا يرتفعان، فلا يمكن أن نقول عن شيء: لا موجود ولا معدوم، فالشيء، إما موجود، وإما معدوم، وقد نقبل منكم أن يقال في

شيء «لا حي ولا ميت» بناءً على اصطلاحكم وهو أن الحياة أو الموت إنما يوصف بها من له شعور وإحساس، وأنتم بذلك لا يمكنكم أن تقولوا: «لا حي ولا ميت» بناءً على فهمكم، وإنما فإن الجمادات قد توصف بأنها حية وميتة، فالذين يعبدون الأشجار والأحجار، يقال إنهم يعبدون أمواتاً غير أحياء، كما في كتاب الله.

والحاصل أن نقول:

إن هؤلاء الذين قالوا بأنه يلزم من كذا: كذا وكذا، وأوغلو في هذا اللازم قد وصلوا إلى أن وصفوا الله بالأشياء الممتنعة، ومن ذلك «الحركة والسكنون» فإن تقابلهم من باب التقىضين؛ لأنهما لا يمكن أن يجتمعان، ولا أن يرتفعا، فإذا كان الشيء متحركاً؛ فهو غير ساكن، وإذا كان الشيء ساكناً؛ فهو غير متحرك.



## قال المؤلف (رحمه الله)

### القاعدة الخامسة: أسماء الله (تعالى) توقيفية، لا مجال للعقل فيها<sup>(١)</sup>

وعلى هذا فيجب الوقوف فيها على ما جاء به الكتاب والسنة، فلا يزداد فيها ولا ينقص؛ لأن العقل لا يمكنه ادراك ما يستحقه (تعالى) من الأسماء، فوجب الوقوف في ذلك على النص لقوله (تعالى): «وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا» [الإسراء: ٣٦]. وقوله: «قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْأَثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزَلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ» [الأعراف: ٣٣] ولأن تسميتها (تعالى) بما لم يسم به نفسه، أو إنكار ما سمي به نفسه، جنائية في حقه (تعالى)، فوجب سلوك الأدب في ذلك والاقتصار على ما جاء به النص.

## الشرح

يقول علماء أهل السنة: إن أسماء الله توقيفية<sup>(٢)</sup>، يعني أنه يتوقف فيها

(١) ذكر هذه القاعدة ابن القيم في «بدائع الفوائد» (١ / ١٧٠)، وفي «شفاء العليل» ص (٢٧٠)، وابن الوزير في «إيثار الحق على الخلق» ص (٢٧٠) وغيرهما.

قال ابن القيم في «بدائع الفوائد»: السابع: أن ما يطلق عليه في باب الأسماء والصفات توقيفي، وما يطلق عليه من الإخبار لا يجب أن يكون توقيفياً، كالقديم والشئ الموجود والقائم بنفسه، فهذا فصل الخطاب في مسألة أسمائه هل هي توقيفية أو يجوز أن يطلق عليه بعض ما لم يرد به السمع . اهـ .

(٢) معنى توقيفية: هو تفعيل من الوقف والباء للنسبة .

على ما جاء في الكتاب والسنة، لا نزيد ولا ننقص؛ لأننا إذا زدنا، فقد قلنا على الله بلا علم، وإن نقصنا؛ فقد كتمنا أو جحدنا ما سمي الله به نفسه، ولذلك فالواجب علينا أن نقتصر على ما جاء به الكتاب والسنة من أسماء الله تعالى)، وذلك لثلاث عللٍ:

**أولاً**، لأن العقل لا يمكنه إدراك ما يستحقه الله (تعالى) من الأسماء، فوجب الوقوف في ذلك على النص، وهذا صحيح فنحن لا ندرك ما يجب لله (تعالى) من الأسماء؛ ولهذا قال النبي ﷺ: «سبحانك! لا أحصي ثناءً عليك، أنت كما أثنيت على نفسك»<sup>(١)</sup>، والتسمية بالأسماء من الثناء، فلا يمكن أن ندرك ما يستحقه الله (عز وجل) من الأسماء، فوجب علينا أن نتوقف فيما لم يرد به النص.

**ثانياً**، قوله (تعالى): «وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا» [الإسراء: ٣٦]، و«وَلَا تَقْفُ» أي: لا تتبع، وقد قيل: «قفاه يقفوه» إذا جاء على أثره أو على إثره، فلا يجوز لنا أن نسمي الله بما لم يسم به نفسه؛ لأن ذلك ليس مما لنا به علم، وقال (تعالى): «قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّ الْفَوَاحِشِ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْأَثْمَ وَالْبَغْيِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنَّ

= والوقف في اللغة: مادة تدل على الحبس والمنع، ومنه التوقيف هنا؛ إذ المراد به الوقوف على نص الشارع فلا يجوز الكلام في هذا الباب بطريق القياس، أو الاستناد اللغوي، بل يمكنني بما وردت به نصوص الشرع لفظاً ومعنى، فعلم بذلك أن التوقيف هو الاقتصار في الوصف والتسمية على ما وردت به الآيات القرآنية، والأثار النبوية، لفظاً ومعنى . انظر: «القواعد الكلية» للبريكان ص (١٣٧) .

(١) أخرجه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة (رضي الله عنها) قالت:

فقدت رسول الله ﷺ ليلة من الفراش، فالتمسه فوقيعت يدي على بطن قدميه، وهو في المسجد، وهو منصوبتان، وهو يقول: «اللهم أعود برضاك من سخطك، ويعافتك من عقوباتك، وأعوذ بك منك، لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك» .

تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنْزِلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ»  
[الأعراف: ٣٣].

ثالثاً: ولأن تسمية الله بما لم يسم به نفسه أو إنكار ما سمي به نفسه جنائية في حقه (تعالى)، أرأيت لو أن شخصاً سماك بغير ما سُمي به؛ فإنه يعتبر جانياً عليك؛ لأنَّه ليس له حق في ذلك، فالتسمية حق لمن له الحق في أن يسمى، فالله (عز وجل) له الحق أن يسمى نفسه بما يشاء، وأما نحن فليس من حقنا أن نسمي الله بما لم يسم به نفسه؛ لأنَّ ذلك جنائية في حق الله (تعالى)، وكذلك إنكار ما سمي به نفسه جنائية في حقه (تعالى)، فالله (عز وجل) قد سمي نفسه بأسماء وليس من حقنا أن نقول: لن نسميه بها.

وعلى ذلك، فالواجب علينا أن نسمي الله بما سمي به نفسه؛ لأن تسمية الله بما لم يسم به نفسه سوء أدب مع الله، وكذلك إنكار ما سمي به نفسه سوء أدب معه (تعالى)؛ فالواجب علينا سلوك الأدب مع الله (سبحانه وتعالى).



### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة السادسة: أسماء الله (تعالى) غير ممحورة بعدد معين<sup>(١)</sup>

لقوله (عليه السلام) في الحديث المشهور: «أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم

(١) ذكر هذه القاعدة ابن القيم في «بدائع الفوائد» (١ / ١٧٤):

السادس عشر: أن الأسماء الحسنى لا تدخل تحت حصر، ولا تحد بعده، فإن لله (تعالى) أسماء وصفات استأثر بها في علم الغيب عنده لا يعلمهها ملك مقرب، ولا نبي مرسل، كما في الحديث الصحيح: «أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو استأثرت به في علم الغيب عنديك»، فجعل أسماء ثلاثة أقسام:

\* قسم سمي به نفسه، فأظهره لم شاء من ملائكته أو غيرهم ولم ينزل به كتابه .

\* وقسم أنزل به كتابه، فتعرف به إلى عباده .

\* وقسم استأثر به في علم غيه، فلم يطلع عليه أحد من خلقه .

ولهذا قال: استأثرت به، أي: انفردت بعلمه، وليس المراد انفراده بالتسمى به؛ لأنَّ هذا الانفراد ثابت في الأسماء التي أنزل الله بها كتابه .

ومن هذا قول النبي في حديث الشفاعة «يفتح علي من محاامده بما لا أحسنه»، وتلك المحامدة تفي بأسمائه وصفاته، ومنه قوله: «لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك».

وأما قوله: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة» فالكلام جملة واحدة، وقوله: «ومن أحصاها دخل الجنة» صفة لا خبر مستقبل والمعنى: له أسماء متعددة من شأنها أن من أحصاها دخل الجنة، وهذا لا يشي أن يكون له أسماء غيرها.

وهذا كما تقول لفلان مائة ملوك، وقد أعدهم للجهاد، فلا ينافي هذا أن يكون له مماليك سواهم معدون لغير الجهاد، وهذا لا خلاف بين العلماء فيه» اهـ .

وانظر: «مجموع الفتاوى» (٢٢ / ٤٨٢)، و«شرح مسلم للنووي» (٦ / ١٧٧)، و«فتح الباري» (١١ / ٢٢٣).

الغيب عندك». الحديث رواه أحمد وابن حبان والحاكم، وهو صحيح<sup>(١)</sup>.

(١) حديث ضعيف.

أخر حـدـيـثـ أـحـمـدـ (١ / ٣٩١ ، ٤٥٢ ، ٥٢٩٧)، وأـبـوـ يـعـلـىـ (٥٢٩٧)، وابن حـبـانـ (٩٧٢)، والـشـاشـيـ (٢٨٢)، والـحـارـثـ بـنـ أـسـامـةـ (١٠٥٧) «زوائدـ الـهـيـثـمـيـ»، وابنـ أـبـيـ شـيـبـةـ (١٠ / ٢٥٣)، والـطـبـرـانـيـ فيـ «الـكـبـيرـ» (١٠ / ١٠٣٥٢)، رقمـ (١٠٣٥)، وـفـيـ «الـدـعـاءـ» (١٠٣٥)، والـحـاـكـمـ فيـ «الـمـسـتـدـرـكـ» (١ / ٥١٠ ، ٥٠٩).

كلـهـمـ مـنـ طـرـيـقـ فـضـيـلـ بـنـ مـرـزـوقـ عـنـ أـبـيـ سـلـمـةـ الـجـهـنـيـ عـنـ القـاسـمـ بـنـ عـبـدـ الرـحـمـنـ عـنـ أـبـيـهـ عـنـ أـبـنـ مـسـعـودـ (صـوـيـثـيـ).

قالـ: قالـ رسولـ اللهـ (صـلـاـتـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـاـمـ)ـ: «ماـ أـصـابـ أـحـدـ قـطـ هـمـ وـلاـ حـزـنـ، فـقـالـ: اللـهـمـ إـنـيـ عـبـدـكـ بـنـ عـبـدـكـ أـبـنـ أـمـتـكـ نـاصـيـتـيـ بـيـدـكـ، مـاضـ فـيـ حـكـمـكـ، عـدـلـ فـيـ قـضـاؤـكـ، أـسـأـلـكـ بـكـلـ اـسـمـ هـوـ لـكـ سـمـيـتـ بـهـ نـفـسـكـ أـوـ عـلـمـتـهـ أـحـدـاـ مـنـ خـلـقـكـ أـوـ أـنـزـلـهـ فـيـ كـتـابـكـ أـوـ اـسـتـأـثـرـتـ بـهـ فـيـ عـلـمـ الـغـيـبـ عـنـدـكـ أـنـ تـجـعـلـ الـقـرـآنـ رـبـيـعـ قـلـبـيـ وـنـورـ صـدـرـيـ وـجـلـاءـ حـرـبـيـ وـذـهـابـ هـمـيـ إـلـاـ ذـهـبـ اللـهـ هـمـهـ وـحـزـنـهـ وـأـبـدـلـهـ مـكـانـهـ فـرـجـاـ قـالـ، فـقـيلـ يـاـ رـسـولـ اللـهـ: أـلـاـ تـعـلـمـهـاـ فـقـالـ: بـلـ، يـنـبـغـيـ لـمـ سـمـعـهـاـ أـنـ يـتـعـلـمـهـاـ».

قلـتـ: هـذـاـ إـسـنـادـ ضـعـيفـ لـجـهـاـلـةـ أـبـيـ سـلـمـةـ الـجـهـنـيـ .

ذـكـرـ البـخـارـيـ فـيـ «التـارـيـخـ الـكـبـيرـ» (٨ / ٣٩)، وـلـمـ يـذـكـرـ فـيـ جـرـحـاـ وـلـاـ تـعـدـيـلـاـ، وـقـالـ الـذـهـبـيـ فـيـ «الـمـيزـانـ» (٤ / ٥٣٣): أـبـيـ سـلـمـةـ الـجـهـنـيـ، حـدـثـ عـنـهـ فـضـيـلـ بـنـ مـرـزـوقـ لـاـ يـدـرـيـ مـنـ هـوـ .

قـالـ الـحـافـظـ فـيـ «الـلـسـانـ» (٨ / ٦٢) بـعـدـ ذـكـرـ كـلـامـ الـذـهـبـيـ:

وـقـدـ ذـكـرـ أـبـنـ حـبـانـ فـيـ «الـثـقـاتـ»، وـأـخـرـجـ حـدـيـشـهـ فـيـ «صـحـيـحـهـ»، وـأـحـمـدـ فـيـ «مسـنـدـهـ»، وـالـحـاـكـمـ فـيـ «مسـتـدـرـكـهـ» وـتـعـقـبـهـ الـمـؤـلـفـ بـماـ ذـكـرـهـ هـنـاـ فـقـطـ، وـقـرـأـتـ بـخـطـ أـبـنـ عـبـدـ الـهـادـيـ: يـحـتـمـلـ أـنـ يـكـونـ هـوـ خـالـدـ بـنـ سـلـمـةـ، وـفـيـ نـظـرـ؛ لـأـنـ خـالـدـ بـنـ سـلـمـةـ الـمـخـزـوـمـيـ، وـهـذـاـ جـهـنـيـ، وـالـحـقـ أـنـ مـجـهـولـ الـحـالـ، وـأـبـنـ حـبـانـ يـذـكـرـ أـمـثـالـهـ فـيـ «الـثـقـاتـ»، وـيـحـجـجـ بـهـمـ فـيـ الصـحـيـحـ إـذـاـ كـانـ مـاـ رـوـاهـ لـيـسـ يـمـكـنـ .

وـقـالـ فـيـ «تعـجـيلـ المـفـعـةـ»: مجـهـولـ، قـالـ الحـسـينـيـ .

قلـتـ: وـذـكـرـ أـبـنـ حـبـانـ لـهـ فـيـ «الـثـقـاتـ»، عـلـىـ قـاعـدـتـهـ الـمـعـرـوـفـةـ فـيـ تـوـثـيقـ الـمـجـاهـيلـ، لـاـ يـرـفـعـ مـنـ حـالـهـ وـلـاـ يـنـفـيـ عـنـهـ صـفـةـ الـجـهـاـلـةـ .

\* وـذـهـبـ فـرـيقـ مـنـ أـهـلـ الـعـلـمـ إـلـىـ أـنـ أـبـاـ سـلـمـةـ هـذـاـ هـوـ مـوـسـىـ بـنـ عـبـدـ اللـهـ، وـيـقـالـ: أـبـنـ عـبـدـ الرـحـمـنـ الـجـهـنـيـ، وـهـوـ مـنـ رـجـالـ مـسـلـمـ .

وـاسـتـدـلـوـاـ عـلـىـ ذـلـكـ بـأـنـ مـوـسـىـ الـجـهـنـيـ يـكـنـىـ بـأـبـيـ سـلـمـةـ، وـأـنـهـ مـنـ نـفـسـ الـطـبـقـةـ .

قلـتـ: وـالـقـرـيـقـ بـيـنـهـمـاـ هـوـ الـصـوابـ لـأـمـرـيـنـ:

= **الأمر الأول:** أن هذا ما ذهب إليه جهابذة النقاد أمثال البخاري وابن حبان والمزي والذهبي وابن حجر وغيرهم .

فقد ترجم البخاري لموسى الجهني في «التاريخ الكبير» (٧ / ٢٨٨)، ثم ترجم لأبي سلمة الجهني في الكتاب نفسه (٨ / ٣٩)، وفرق بينهما ابن حبان في «الثقافات»، والمزي في «تهذيب الكمال» حيث ذكر في الرواية عن القاسم بن عبد الرحمن أبا سلمة الجهني، وموسى الجهني جميعاً مما يدلّك على أن هذا غير هذا، وسبق نقل كلام الحافظ الذهبي وابن حجر في جهة أبي سلمة الجهني، وأكد الذهبي التفريق بقوله: وأبو سلمة لا يدرى من هو ولا رواية له في الكتب الستة مع أن موسى الجهني من رجال الجماعة غير البخاري وأبي داود، وهذا لا يخفى على مثل الذهبي .

**والأمر الآخر:** أن المشهور من كنية موسى الجهني «أبو عبد الله»، كناه بذلك البخاري في «التاريخ الكبير»، وابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل»، وقال يحيى بن معين في «التاريخ» (٣ / ٥٤٧): موسى الجهني هو موسى بن عبد الرحمن، وكنيته أبو عبد الله .

وكذا قال الدوابي في «الكنى»، وابن سعد في «الطبقات» والمقدمي في «التاريخ»، إلا أن المزي في «تهذيب الكمال» زاد في كنيته أبا سلمة، فقال: موسى بن عبد الله، ويقال: ابن عبد الرحمن الجهني أبو سلمة، ويقال: أبو عبد الله الكوفي .

هذا، وقد ذهب المزي رحمه الله، مع أنه أثبت الوجهين في كنيته، إلى التفرقة بينهما كما سبق بيانه .

**وبهذا التقرير يتبين ضعف الإسناد السابق لجهة أبي سلمة الجهني.**

\* وتابع أبا سلمة الجهني عليه عبد الرحمن بن إسحاق .

آخر جه البزار في «البحر الزخار» (١٩٩٤)، قال: حدثنا إسحاق بن بهلول، قالنا إسحاق بن عيسى، قالنا محمد بن صالح الثقفي، قالنا عبد الرحمن بن إسحاق عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه عن ابن مسعود به .

**قلت: وهذه متابعة لا يُفرج بمنتها لأمور:**

**الأول: ضعف عبد الرحمن بن إسحاق:**

فقد ضعفه غير واحد من أهل العلم، وقال فيه أحمد: ليس بشئ منكر الحديث، وقال البخاري: فيه نظر، وهي من الفاظ التجريح الشديدة عند البخاري - رحمه الله - وقال ابن معين: ليس بذلك القوي .

= **الثاني:** محمد بن صالح الثقفي :

ذَكَرَ أَهْلَ الْعِلْمِ لَمْ يُذَكِّرْ أَفْهَمَ حَرَجًا وَلَا تَعْدِيلًا، فِيهِ فِي عَدَادِ الْمُجَاهِلِ .

**الثالث:** الخلاف على عبد الرحمن بن إسحاق :

فقد خالف محمد بن صالح الثقفي كل من محمد بن فضيل بن غزوان وعبد الواحد بن زياد .

فروياه عن عبد الرحمن بن إسحاق عن القاسم بن عبد الرحمن عن ابن مسعود كذا مرسلاً

«بِاسْقاطِ أَيِّهِ» .

آخرجه ابن فضيل في «الدعاء» رقم (٦) وابن السنى في «عمل اليوم والليلة» رقم (٣٤٠) .

قال الدارقطني في «العلل» (٥ / ٢٠٠) : يرويه القاسم بن عبد الرحمن واختلف عنه، فرواه

فضيل بن مرزوق عن أبي سلمة الجوني عن القاسم بن عبد الرحمن عن أبيه عن ابن مسعود

وتابعه محمد بن صالح الواسطي رواه عن عبد الرحمن بن إسحاق عن القاسم عن أبيه، عن ابن

مسعود وخالفهما علي بن مسهر فرواه عن عبد الرحمن بن إسحاق عن القاسم عن ابن مسعود

مرسلاً، وإن شاهده ليس بالقوي .

**ومن هناتين شدة ضعف هذه المتابعة، وأنها غير صالحة لتقوية الحديث.**

\* وللحديث شاهد من حديث أبي موسى (رضي الله عنه).

آخرجه ابن السنى في «عمل اليوم والليلة» رقم (٣٣٩)، قال: أخبرنا أبو عروبة ثنا عمرو

هشام ثنا مخلد بن يزيد، عن جعفر بن برقان عن فياض عن عبد الله بن زيد عن أبي زيد

(رضي الله عنه) به .

قلت: وللهذا الشاهد علتان:

**الأولى:** عبد الله بن زيد بن الحارث اليامي، ذكره ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل»، ولم يذكر

فيه جرحاً ولا تعديلاً .

**الثانية:** الإنقطاع بين عبد الله بن زيد وأبي موسى .

والإنقطاع هنا متحقق، فقد مات أبو موسى (رضي الله عنه) سنة خمسين وقيل بعدها، وزيد بن الحارث

اليامي (والد عبد الله) مات سنة ثنتين وعشرين ومائة أو بعدها .

فيین وفاة والده ووفاة أبي موسى سبعون عاماً، فكيف يروى عنه الابن؟!

وبهذا أيضاً يسقط حديث أبي موسى أن يكون صالحًا للاعتراض به .

وبعد، فما كان لهذا حاله - أي: شديد الضعف - لا يصلح أن يعتبر متابعة أو شاهداً، ولا ينجز

به الحديث، بل وجوده وعدمه سواء .

ولا يبقى لنا سوى الطريق الأول على ما فيه من ضعف، والله أعلم .

وما استأثر الله (تعالى) به في علم الغيب لا يمكن أحداً حصره، ولا الإحاطة به.

## الشرح

أسماء الله ليست محصورة في عدد معين؛ لأن منها ما استأثر الله بعلمه، وما استأثر الله بعلمه لا يمكن الإحاطة به.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فاما قوله (عليه السلام) : «إن الله تسعه وتسعين اسمًا مائة إلا واحداً من أحصاها دخل الجنة»<sup>(١)</sup> فلا يدل على حصر الأسماء بهذا العدد، ولو كان المراد الحصر لكان العبرة: «إن أسماء الله تسعه وتسعون اسمًا من أحصاها دخل الجنة» أو نحو ذلك.

**إذا فمعنى الحديث:** أن هذا العدد من شأنه أن من أحصاه دخل الجنة، وعلى هذا فيكون قوله: «من أحصاها دخل الجنة» جملة مكملة لما قبلها، وليست مستقلة، ونظير هذا أن تقول: عندي مائة درهم أعددتها للصدقة، فإنه لا يمنع أن يكون عندك دراهم أخرى لم تعدها للصدقة.

## الشرح

سبق أن قررنا أن أسماء الله (تعالى) ليست محصورة بعدد معين، فإن قيل: بل هي محصورة؛ لأن النبي (صلوات الله عليه وسلم) يقول: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة» فذكر أنها تسعه وتسعون، ثم قال: «من أحصاها»، أي:

(١) أخرجه البخاري (٦٤١٠)، ومسلم (٢٦٧٧) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

من أحصى هذه الأسماء التسعة والتسعين دخل الجنة، وهذا ينقض قولكم بأن أسماء الله غير ممحضورة.

نقول: هذا لا ينقض قولنا؛ لأننا لسنا نحن القائلين بذلك، بل قاله أعلم الناس بربه، وهو رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) حيث قال: «أو استأثرت به في علم الغيب عندك»، وحينئذ نقول: فلا يمكن أن يقع تناقض في كلام النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

فإن قيل: بما الجواب عن حديث: «إِنَّ اللَّهَ تَسْعَةٌ وَتَسْعِينَ اسْمًا»؟

نقول: الجواب أن الله أسماء حسنٍ، ومنها تسعة وتسعون، ومن أحصاها دخل الجنة، وهذا لا ينافي أن يكون هناك أسماء أخرى لله، ولم تدخل في هذا الحكم، ونظير ذلك أن تقول: «عندِي مائة درهم أعددتها للصدقة» فهذا لا ينفي أن عندي دراهم أخرى لم أعدّها للصدقة، فليس المعنى أنه ما عندي إلا هذه المائة، بل قد يكون عندي مئات الآلوف، ونظير ذلك أن أقول: «عندِي ثوبان أعددتهما للجمعة» فلا يلزم من هذا أنني ليس عندي ثياب أخرى<sup>(١)</sup>.

(١) وقد نقل النووي - رحمة الله - الإنفاق على أن أسماء الله (تعالى) ليست ممحضورة في هذا العدد .  
فقال رحمة الله:

وأتفق العلماء على أن هذا الحديث ليس فيه حصر لأسمائه سبحانه وتعالى، فليس معناه أنه ليس له أسماء غير هذه التسعة والتسعين، وإنما مقصود الحديث أن هذه التسعة والتسعين من أحصاها دخل الجنة، فالمراد الإخبار عن دخول الجنة ياحصاها لا الإخبار بحصر الأسماء . «شرح مسلم» ٦ / ١٧٧ .

**وقال شيخ الإسلام، ابن تيمية، (رحمه الله):** فإن الذي عليه جماهير المسلمين أن أسماء الله أكثر من تسعة وتسعين، قالوا - ومنهم الخطابي - قوله: «إِنَّ اللَّهَ تَسْعَةٌ وَتَسْعِينَ اسْمًا من أحصاها»: التقييد بالعدد عائد إلى الأسماء الموصوفة بأنها هي هذه الأسماء .

فهذه الجملة وهي قول: «من أحصاها دخل الجنة» صفة للتسعه والتسعين ليست جملة مبتدأة، ولكن موضعها النصب، ويجوز أن تكون مبتدأة، والمعنى لا يختلف، والتقدير إن لله أسماء يقدر هذا العدد من أحصاها دخل الجنة كما يقول القائل: إن لي مائة غلام أعددتهم للعتق، وألف درهم أعددتها للحج، فالتقيد بالعدد هو في الموصوف بهذه الصفة لا في أصل استحقاقه لذلك=

ونقول: فقول النبي ﷺ: «من أحصاها دخل الجنة» جملة مكملة لما قبلها، أي: هذه الأسماء التسعة والتسعون خصت بأن من أحصاها دخل الجنة، وليس الجملة الثانية مستقلة عن الأولى كما يتوهם بعض العلماء.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولم يصح عن النبي ﷺ تعين هذه الأسماء، والحديث المروي عنه في تعينها ضعيف<sup>(١)</sup>.

= العدد، فإنه لم يقل إن أسماء الله تسعة وتسعون . «مجموع الفتاوى» (٦ / ٣٨١) .  
وانظر: «شفاء العليل» ص (٢٧٧)، و«بدائع الفوائد» (١ / ١٧٤ - ١٧٧)، و«فتح الباري» (١١ / ٢٢٣ ، ٢٢٤) .

(١) ورد سرد أسماء الله الحسنى في ثلاثة طرق من حديث أبي هريرة كلها ضعيف، وال الصحيح عنه الحديث بدون سردها .

**الطريق الأول:** أخرجه الترمذى (٣٥٠٧)، وابن حبان رقم (٨٠٨)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ١٦)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٠ / ٢٧ ، ٢٨)، وفي «الشعب» رقم (١٠٢)، والطبرانى في «الدعا» رقم (١١١).

من طريق صفوان بن صالح، قال: حدثنا الوليد بن مسلم حدثنا شعيب بن أبي حمزة عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا مائة غير واحد من أحصاها دخل الجنة: هو الله الذي لا إله إلا هو الرحمن الرحيم الملك القدس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر الخالق الباري المصور الغفار القهار الوهاب الرزاق الفتاح العليم القابض الرافع المعز المذل السميع البصير الحكم العدل اللطيف الخبير الحليم العظيم الغفور الشكور العلي الكبير الخفيظ المقيت الحسيب الجليل الكريم الرقيب المجيب الواسع الحكيم الوودود المجيد الباعث الشهيد الحق الوكيل القوي المتن الولي الحميد المحصي المبدي المعيد المحبي الميت الحي انتيوم الواجب الماجد الواحد الصمد القادر المقتدر المقدم المؤخر الأول الآخر الظاهر الباطن الوالى المتعالى البر التواب المنتقم العفو الرؤوف مالك الملك ذو الجلال والإكرام المقطسط الجامع الغني المانع الضار النافع النور الهدى البديع الباقي الوارث الرشيد الصبور» الحديث.

قال أبو عيسى: هذا حديث غريب حدثنا به غير واحد عن صفوان بن صالح، ولا نعرفه إلا من حديث صفوان بن صالح، وهو ثقة عند أهل الحديث .

وقد روى هذا الحديث من غير وجهه عن أبي هريرة عن النبي ﷺ ولا نعلم في كثير شيء من الروايات له إسناد صحيح، ذكر الأسماء إلا في هذا الحديث .

= وقد روى آدم بن أبي إياس هذا الحديث بإسناد غير هذا عن أبي هريرة عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)،  
وذكر فيه الأسماء، وليس له إسناد صحيح .

فألفت، والوليد بن مسلم يدلّس تدليس التسوية، وقد خالفه جماعة من الثقات، فرووا الحديث عن  
شعيّب بدون سرد الأسماء وهو:

**أبواليمان، الحكم بن نافع:** أخرجه البخاري (٢٧٣٦، ٧٣٩٢)، والطبراني في «الدعاء» (١١٠).  
**علي بن عياش:** أخرجه النسائي في «السنن الكبرى» (٧٦٥٩) .

**بشر بن شعيب بن أبي حمزة:** أخرجه البيهقي في «السنن الكبرى» (١٠٧ / ٢٧).  
وما يزيد من ضعف رواية الوليد هذه، ويؤكّد شذوذها متابعة الثقات الآثار لشعيّب على الرواية  
«بدون سرد الأسماء»، وهو:

**سفيان بن عيينة:** أخرجه البخاري (٦٤١٠)، ومسلم (٢٦٧٧).  
**مالك بن أنس:** أخرجه النسائي في «السنن الكبرى» (٧٦٥٩)، والطبراني في «الدعاء»  
(١٠٦) .

**محمد بن إسحاق:** أخرجه أحمد (٢ / ٢٥٨) .  
**ابن أبي الزناد:** أخرجه الطبراني في «الدعاء» (١٠٧) .

**الطريق الثاني:** أخرجه ابن ماجة (٣٨٦١) من طريق هشام بن عمار، قال: ثنا عبد الملك بن محمد  
الصناعي ثنا أبو المنذر زهير بن محمد التميمي ثنا موسى بن عقبة، حدثني عبد الرحمن الأعرج  
عن أبي هريرة به (وهذه الرواية وقع فيها زيادة ونقصان وتقديم وتأخير) .  
وهذه رواية شديدة الضعف، وبها علل:

**الأولى:** ضعف عبد الملك بن محمد الصناعي .  
الثانية: روايته عن زهير بن محمد، وزهير، وإن كان ثقة إلا أن رواية الشاميين عنه منكرة .

قال الإمام أحمد: كان زهيراً الذي روى عنه أهل الشام زهير آخر، وقال البخاري: ما روى عنه  
أهل الشام، فإنه مناكير .

وعبد الملك بن محمد الصناعي شامي، ولا تغتر بنته، فإنها ليست صنعاء اليمن: إنما هي  
صنعاء دمشق (فلتبته).

**الثالثة:** مخالفة عمرو بن أبي سلمة لعبد الملك بن محمد، فروايه عن زهير بدون ذكر الأسماء،  
آخرجه الطبراني في «ال الأوسط» (٩٨١)، وإن كان عمرو بن أبي سلمة شامياً أيضاً .

**الطريق الثالث:** أخرجه الحاكم في «المستدرك» (١ / ١٧)، والطبراني في «الدعاء» (١١٢)، والعقيلي في  
«الضعفاء» (٣ / رقم ٩٧٣) .

كلهم من طريق عبد العزيز بن حبيب عن أيوب عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة  
به

= وزاد الحاكم في روايته (عن أيوب وهشام بن حسان) .

= قلت: عبد العزيز بن الحصين بن الترجمان هذا ذاذهب الحديث، قال البخاري: ليس عندهم بالقوي، وقال ابن معين: ضعيف، وقال مسلم: ذاذهب الحديث، وقال ابن عدي: الضعف على روایاته بين، وقال أبو داود: متروك الحديث، وقال النسائي: ليس بثقة، ولا يكتب حدیثه.

فإذا علمت ذلك فلا تلتفت لقول الحاكم فيه: إنه ثقة وحق للحافظ ابن حجر أن يتعجب من إخراجه له في «المستدرك» ثم قوله إنه ثقة!

هذا، وقد ذكر الذهبي والعقيلي هذا الحديث في «مناكيره»، أضف إلى ذلك أن الطرق الصحيحة الكثيرة عن ابن سيرين وردت بدون ذكر الأسماء.

وهكذا، فكل الطرق التي جاءت بتعيين الأسماء الحسني، وسردتها ضعيفة أو شديدة الضعف لشذوذها أو جمعها بين أكثر من علة.

وبهذا لا يصح في باب التعين شيء.

**قال الحافظ في الفتن (٢١٩/١١):**

ولم يقع في شيء من طرقه سرد الأسماء إلا في رواية الوليد بن مسلم عند الترمذى، وفي رواية زهير بن محمد عن موسى بن عقبة عند ابن ماجة، وهذان الطريقان يرجعان إلى رواية الأعرج، وفيهما اختلاف شديد في سرد الأسماء والزيادة والتقص على ما سأشير إليه. ووقع سرد الأسماء أيضاً في طريق ثلاثة أخرجهما الحاكم في «المستدرك»، وجعفر الفريابي في الذكر من طريق عبد العزيز بن الحصين عن أبي يوب عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة. وانختلف العلماء في سرد الأسماء هل هو مرفوع أو مدرج في الخبر من بعض الرواية؟ فمما كثير منهم على الأول، واستدلوا به على جواز تسمية الله (تعالى) بما لم يرد في القرآن بصيغة الاسم؛ لأنَّ كثيراً من هذه الأسماء كذلك. وذهب آخرون إلى أن التعين مدرج خلو أكثر الروايات عنه، ونقله عبد العزيز النخشبى عن كثير من العلماء. قال الحاكم بعد تخریج الحديث من طريق صفوان بن صالح عن الوليد بن مسلم صحيح على شرط الشیخین ولم يخرجاه بسياق الأسماء الحسني والعلة فيه عندهما تفرد الوليد بن مسلم قال: ولا أعلم خلافاً عند أهل الحديث أن الوليد أوثق وأحفظ وأجل وأعلم من بشر بن شعيب وعلي بن عياش وغيرهما من أصحاب شعيب يشير إلى أن بشراً وعلياً وأبا اليمان رواه عن شعيب بدون سياق الأسماء فرواية أبي اليمان عند المصنف، ورواية علي عند النسائي ورواية بشر عند البيهقي، ولن يستعمل العلة عند الشیخین تفرد الوليد فقط بل الاختلاف فيه والإضطراب وتدايسه واحتمال الإدراج، قال البيهقي: يحتمل أن يكون التعين وقع من بعض الرواية في الطريقين معاً، ولهذا وقع الاختلاف الشديد بينهما، ولهذا الاحتمال =

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتاوي» (ص ٢٨٢ ج ٦) من «مجموع ابن قاسم»: تعينها ليس من كلام النبي (ﷺ) باتفاق أهل المعرفة بحديثه، وقال قبل ذلك (ص ٣٧٩): «إن الوليد ذكرها عن بعض شيوخه الشاميين كما جاء مفسراً في بعض طرق حديثه». أهـ.

وقال ابن حجر في «فتح الباري» ص ٢١٥ ج ١١ ط السلفية: ليست العلة عند الشعراين (البخاري ومسلم)، تفرد الوليد فقط، بل الاختلاف فيه والاضطراب، وتدلیسه واحتمال الإدراج. أهـ

## الشرح

هذا الحديث، علل شيخ الإسلام بتفرد الوليد والاختلاف والاضطراب والتدلیس واحتمال الإدراج، وكل هذه علل تقدح في صحة هذا الحديث الذي فيه عدد الأسماء.

ثم إن هذه الأسماء التي ذكرت، منها ما لا يصح أن يكون اسمًا، وهناك أسماء أخرى لم تذكر في هذا الحديث، وهي من أسماء الله، فـ«الرب» من أسماء الله، ولم يذكر في هذا الحديث، وـ«الشافي» كذلك من أسماء الله، ومع هذا لم يذكر في هذا الحديث<sup>(١)</sup>.

= ترك الشیخان تخریج التعین، وقال الترمذی بعد أن أخرجه من طريق الولید: هذا حديث غریب حدثنا به غیر واحد عن صفوان ولا نعرفه إلا من حديث صفوان وهو ثقة، وقد روى من غیر وجه عن أبي هريرة ولا نعلم في شيء من الروایات ذکر الأسماء إلا في هذه الطریق، وقد روی بأسناد آخر عن أبي هريرة فيه ذکر الأسماء، وليس له إسناد صحيح . انتهى .

وقال أيضًا (١١ / ٢٢٠) بعد أن نقل عن ابن حزم تضعيه للأحاديث الواردة في سرد الأسماء: وقد استضعف الحديث أيضًا جماعة، فقال الداودی: لم يثبت أن النبي (ﷺ) عین الأسماء المذکورة، وقال ابن العربي: يحتمل أن تكون الأسماء تکملة الحديث المرفوع، ويحتمل أن تكون من جمع بعض الرواية، وهو الأظہر عندي .

(١) انظر: «مجموع الفتاوى» (٤٨٢ / ٢٢).

فلما كان هذا الحديث قد جمع ما لا يصح أن يكون اسمًا لله، وترك ما هو من أسماء الله؛ دل على أنَّ عدتها ليس من كلام النبي ﷺ؛ لأنَّ كلام النبي ﷺ لا يتناقض، ومن أحب أن يطلع على كلام العلماء في عدتها فليرجع إلى «فتح الباري» لابن حجر، فقد ذكر هناك كلام العلماء في عدتها، وفيه أشياء غريبة، ذكرها بعض العلماء على أنها من أسماء الله، وهي بعيدة عن أن تكون أسماء له.

وسبب هذا الاختلاف (في عد أسماء الله) أنه لم يصح حديث عن النبي ﷺ في عدتها بالتعيين، ولو صح لما بقي كلام لأحد بعد ذلك، ولكن لعدم صحة ما نقل عن النبي ﷺ فيها؛ كثُر الاختلاف والاضطراب في تعيينها.

• • •

**قال المؤلف (رحمه الله):**

ولما لم يصح تعيينها عن النبي ﷺ اختلف السلف فيه، وروي عنهم في ذلك أنواع. وقد جمعت تسعة وتسعين اسمًا مما ظهر لي من كتاب الله (تعالى) وسنة رسوله ﷺ.

|              |             |             |            |
|--------------|-------------|-------------|------------|
| ٢٢ - الحليم  | ١٥ - الحافظ | ٨ - الظاهر  | ١ - الله   |
| ٢٣ - الحميد  | ١٦ - الحسيب | ٩ - الباطن  | ٢ - الأحد  |
| ٢٤ - الحبي   | ١٧ - الحفيظ | ١٠ - البارئ | ٣ - الأعلى |
| ٢٥ - القيوم  | ١٨ - الحفي  | ١١ - البر   | ٤ - الأكرم |
| ٢٦ - الخبرير | ١٩ - الحق   | ١٢ - البصير | ٥ - الإله  |
| ٢٧ - الخالق  | ٢٠ - المبين | ١٣ - التواب | ٦ - الأول  |
| ٢٨ - الخلاق  | ٢١ - الحكيم | ١٤ - الجبار | ٧ - الآخر  |

|              |               |             |              |
|--------------|---------------|-------------|--------------|
| ٦٨ - المقدير | ٥٥ - القوي    | ٤٢ - العظيم | ٢٩ - الرؤوف  |
| ٦٩ - المقيت  | ٥٦ - القهار   | ٤٣ - العفو  | ٣٠ - الرحمن  |
| ٧٠ - الملك   | ٥٧ - الكبير   | ٤٤ - العليم | ٣١ - ال حم   |
| ٧١ - الملِك  | ٥٨ - الكَرِيم | ٤٥ - العلي  | ٣٢ - الرزاق  |
| ٧٢ - المولى  | ٥٩ - اللطيف   | ٤٦ - الغفار | ٣٣ - الرقيب  |
| ٧٣ - المهيمن | ٦٠ - المؤمن   | ٤٧ - الغفور | ٣٤ - السلام  |
| ٧٤ - النصير  | ٦١ - المتعال  | ٤٨ - الغني  | ٣٥ - السميع  |
| ٧٥ - الواحد  | ٦٢ - المتكبر  | ٤٩ - الفتاح | ٣٦ - الشاكر  |
| ٧٦ - الوارث  | ٦٣ - المتين   | ٥٠ - القادر | ٣٧ - الشكور  |
| ٧٧ - الواسع  | ٦٤ - المجيب   | ٥١ - القاهر | ٣٨ - الشهيد  |
| ٧٨ - الودود  | ٦٥ - المجيد   | ٥٢ - القدس  | ٣٩ - الصمد   |
| ٧٩ - الوكيل  | ٦٦ - المحيط   | ٥٣ - القدير | ٤٠ - العالِم |
| ٨٠ - الولي   | ٦٧ - المصور   | ٥٤ - القريب | ٤١ - العزيز  |
| ٨١ - الوهاب  |               |             |              |

## الشرح

ويلاحظ أننا رأينا في ترتيب «الأسماء» أن تكون على الحروف الهجائية، وهي : «أ، ب، ت، ث...» وليس الحروف الأبجدية وهي (أبجد هوز...) وقد جمعنا بين «الحق المبين» و«الحي القيوم» و«الأول والآخر والظاهر والباطن» لوروده هكذا في كتاب الله .

والأدلة على هذه الأسماء من القرآن كما يلي:

- ١ - الله: أدلته من القرآن كثيرة ، ومنها: «بِسْمِ اللَّهِ».
- ٢ - الأَحَد: «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ» [الإخلاص : ١].
- ٣ - الْأَعْلَى: «سَبَعُ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى» [الْأَعْلَى : ١].
- ٤ - الْأَكْرَم: «اَقْرَا وَرِبِّكَ الْأَكْرَم» [العلق : ٣].
- ٥ - الإِلَه: «وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٌ» [البقرة: ١٦٣].
- ٦ - الْأُولُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ: كما في قوله (تعالى):  
«هُوَ الْأُولُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ» [الْحَدِيد: ٣].
- ٧ - الْبَارِئُ: «هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ» [الْحَسْرَة: ٢٤].
- ٨ - الْبَرُّ: «إِنَّهُ هُوَ الْبَرُ الرَّحِيمُ» [الطُّور: ٢٨].
- ٩ - الْبَصِيرُ: «وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشُّورَى: ١١].
- ١٠ - التَّوَابُ: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ» [التُّوْبَة: ١١٨].
- ١١ - الْجَبَارُ: «الْعَزِيزُ الْجَبَارُ» [الْحَسْرَة: ٢٣].
- ١٢ - الْحَافِظُ: «فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظًا» [يُوسُف: ٦٤].
- ١٣ - الْحَسِيبُ: «وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا» [النِّسَاء: ٦].
- ١٤ - الْحَفِيظُ: «إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ» [هُود: ٥٧].
- ١٥ - الْحَفِيظُ: «إِنَّهُ كَانَ بَيْ حَفِيظًا» [مَرْيَم: ٧٤]، وهذا في الحقيقة عندي فيه شيء من التردد؛ لأنَّه قد يقال بأنه من الأفعال، وليس من الأسماء، لوروده مقيداً، فإنه قال: «إِنَّهُ كَانَ بَيْ حَفِيظًا».
- ١٦ - الْحَقُّ ، ٢٠ - الْمَبِينُ: «وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ الْمَبِينُ» [النُّور: ٢٥]
- ١٧ - الْحَكِيمُ: «وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ» [الْحَسْرَة: ٢٤]

- ٢٢ - **الخليم:** «غفور حليم» [البقرة: ٢٣٥].
- ٢٣ - **الحميد:** «إلى صراط العزيز الحميد» [إبراهيم: ١].
- ٢٤ - **الحي ، القيوم:** «الله لا إله إلا هو الحي القيوم» [آل عمران: ١٢].
- ٢٥ - **الخبير:** «وهو اللطيف الخبير» [الأنعام: ١٠٣].
- ٢٦ - **الخالق:** «الخالق البارئ» [الحشر: ٢٤].
- ٢٧ - **الخلق:** «إن ربك هو الخالق العليم» [الحجر: ٨٦].
- ٢٨ - **الرؤوف:** «إنه بهم رؤوف رحيم» [التوبه: ١١٧].
- ٢٩ - **الرحمن - الرحيم:** «بسم الله الرحمن الرحيم» [الفاتحة: ١].
- ٣٠ - **الرزاق:** «إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين» [الذاريات: ٥٨].
- ٣١ - **الرقيب:** «وكان الله على كل شيء رقيباً» [الأحزاب: ٥٢].
- ٣٢ - **السلام:** «السلام المؤمن» [الحشر: ٢٣].
- ٣٣ - **السميع:** «إنك أنت السميع العليم» [البقرة: ١٢٧].
- ٣٤ - **الشاكر:** «وكان الله شاكراً عليماً» [النساء: ١٤٧].
- ٣٥ - **الشكور:** «إنه غفور شكور» [فاطر: ٣٠].
- ٣٦ - **الشهيد:** «والله على كل شيء شهيد» [البروج: ٩].
- ٣٧ - **الصمد:** «الله الصمد» [الإخلاص: ٢].
- ٣٨ - **العالـم:** «وكان بكل شيء عالـمـين» [الأنبياء: ٨١].
- ٣٩ - **العزيز:** «وهو العزيز الحكيم» [الصف: ١].
- ٤٠ - **العظيم:** «وهو العلي العظيم» [البقرة: ٢٥٥].
- ٤١ - **العفو:** «وإن الله لغفور عفو» [المجادلة: ٢].

- ٤٤ - العليم: «وما تفعلوا من خير فإن الله به عليم» [البقرة: ٢١٥].
- ٤٥ - العلي: «وهو العلي العظيم» [البقرة: ٢٥٥].
- ٤٦ - الغفار: «وانبي لغفار لمن تاب» [طه: ٨٢].
- ٤٧ - الغفور: «وهو الغفور الودود» [البروج: ١٤].
- ٤٨ - الغني: «هو الغني الحميد» [لقمان: ٢٦].
- ٤٩ - الفتاح: «وهو الفتاح العليم» [سبأ: ٢٦].
- ٥٠ - القادر: «فنعم القادرون» [المرسلات: ٢٣].
- ٥١ - القاهر: «وهو القاهر فوق عباده» [الأنعام: ١٨].
- ٥٢ - القدس: «الملك القدس» [الحشر: ٢٣].
- ٥٣ - القدير: «فإن الله كان عفوًا قديراً» [النساء: ١٤٩].
- ٥٤ - القريب: «فإنني قريب أجيب دعوة الداعي إذا دعاني» [البقرة: ١٨٦].
- ٥٥ - القوي: «وهو القوي العزيز» [الشورى: ١٩].
- ٥٦ - القهار: «هو الله الواحد التبار» [الزمر: ٤].
- ٥٧ - الكبير: «الكبير المتعال» [الرعد: ٩].
- ٥٨ - الكريم: «ما غرك بربك الكريم» [الأنفطار: ٦].
- ٥٩ - اللطيف: «وهو اللطيف الخير» [الأنعام: ١٠٣].
- ٦٠ - المؤمن: «السلام المؤمن» [الحشر: ٢٣].
- ٦١ - المتعالي: «الكبير المتعال» [الرعد: ٩].
- ٦٢ - المنكير: «العزيز الجبار المنكير» [الحشر: ٢٣].
- ٦٣ - المتين: «ذو القوة المتين» [الذاريات: ٥٨].
- ٦٤ - المجيب: «إن ربي قريب مجيب» [هود: ٦١].

- ٦٥ - المجيد: «إنه حميد مجيد» [هود: ٧٣].
- ٦٦ - المحيط: «وكان الله بكل شيء محيطاً» [النساء: ١٢٦].
- ٦٧ - المصور: «الخالق البارئ المصور» [الحشر: ٢٤].
- ٦٨ - المقتدر: «عند مليك مقتدر» [القمر: ٥٥].
- ٦٩ - المقيت: «وكان الله على كل شيء مقيتاً» [النساء: ٨٥].
- ٧٠ - الملك: «الملك القدس» [الحشر: ٢٤].
- ٧١ - الملِيك: «عند مليك مقتدر» [القمر: ٥٥].
- ٧٢ - المولى: «نعم المولى» [الأنفال: ٤٠].
- ٧٣ - المهيمن: «السلام المؤمن المهيمن» [الحشر: ٢٤].
- ٧٤ - النصير: «ونعم النصير» [الأنفال: ٤٠].
- ٧٥ - الواحد: «هو الله الواحد القهار» [الزمر: ٤].
- ٧٦ - الوارث: «ونحن الوارثون» [الحجر: ٢٣].
- ٧٧ - الواسع: «والله واسع عليم» [البقرة: ٢٤٧].
- ٧٨ - الودود: «وهو الغفور الودود» [البروج: ١٤].
- ٧٩ - الوكيل: «وكفى بالله وكيلًا» [النساء: ٨١].
- ٨٠ - الولي: «وهو الولي الحميد» [الشورى: ٢٨].
- ٨١ - الوهاب: «إنك أنت الوهاب» [آل عمران: ٨].

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ومن سنة رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) :

|             |             |             |             |
|-------------|-------------|-------------|-------------|
| ٩٧ - المعطي | ٩٢ - القابض | ٨٧ - الرفيق | ٨٢ - الجميل |
| ٩٨ - المنان | ٩٣ - الباسط | ٨٨ - السبوح | ٨٣ - الججاد |
| ٩٩ - الوتر  | ٩٤ - المقدم | ٨٩ - السيد  | ٨٤ - الحكم  |
|             | ٩٥ - المؤخر | ٩٠ - الشافي | ٨٥ - الحبي  |
|             | ٩٦ - المحسن | ٩١ - الطيب  | ٨٦ - الرب   |

## الشرح

«الجميل»: في قول رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «إن الله جميل يحب الجمال» <sup>(١)</sup>.  
 «الججاد»: في قول رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «وأنا الججاد» <sup>(٢)</sup>. رواه أحمد، والترمذى وحسنه.

(١) أخرجه مسلم (٩١) من حديث ابن مسعود (رضي الله عنه) عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) قال: «لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر» قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً ونعله حسنة، قال: «إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس» .

(٢) ضعيف.

رواه شهر بن حوشب عن عبد الرحمن بن غنم عن أبي ذر (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «يا عبادي كلكم ضال إلا من هديته، فسلوني الهدى أهدكم، وكلكم فقير إلا من أغنت فسلوني أرزقكم وكلكم مذنب إلا من عافيت فمن علم منكم أني ذو قدرة على المغفرة، فاستغفرني غفرت له، ولا أبالي ولو أن أولكم وأآخركم وحبيكم ومينكم وربكم وباسكم اجتمعوا على أشقي قلب عبد من عبادي ما زاد ذلك في ملكي جناح بعوضة ولو أن أولكم وأآخركم وحبيكم ومينكم وربكم وباسكم ذلك من ملكي جناح بعوضة، ولو أن أولكم وأآخركم وحبيكم ومينكم وربكم وباسكم =

= اجتمعوا في صعيد واحد، فسأل كل إنسان منكم ما بلغت أمنية فأعطيت كل سائل منكم ما سأله ما تنفس ذلك من ملكي إلا كماله أن أحدكم مر بالبحر فغمض فيه إبرة ثم رفعها إليه ذلك بأنني جواد ماجد أفعل ما أريد عطائي كلام إنما أمري لشيء إذا أردته أن أقول له كن فيكون»، واللفظ للترمذى .

**ورواه عن شهر كل من:**

١ - ليث بن أبي سليم: أخرجه الترمذى (٢٤٩٥)، وأحمد (٥ / ١٥٤)، وهناد في «الزهد» (٩٠٥)، والبزار في «البحر الزخار» رقم (٤٠٥١).

٢ - موسى بن المسبب: أخرجه أحمد (٥ / ١٧٧)، والبزار في «البحر الزخار» (٤٠٥٢)، والطبراني في «الدعاء» رقم (١٥).

وقد جاءت الرواية في كلا الطريقين بلفظ: «جواد ماجد» وبلفظ: «جواد ماجد واجد» أي: بزيادة واجد .

قلت: ومدار الحديث على شهر بن حوشب، وهو ضعيف ثم إنه قد ثبت أصل هذا الحديث بدون زيادة قوله: «بأنني جواد ماجد .. إلخ» عند مسلم وغيره من رواية أبي إدريس الخوارزمي، وأبي أسماء الرحيبي عن أبي ذر (رضي الله عنه)، والغالب على ظني أن شهر بن حوشب أدخل في حديث أبي ذر ما ليس منه إلا أنه قد جاءت شواهد للفظة «جواد» المذكورة في حديث شهر السابق .

**الشاهد الأول:** حديث سعد بن أبي وقاص (رضي الله عنه):

آخرجه الترمذى (٢٧٩٩)، وأبو يعلى (٧٩١)، والبزار في «البحر الزخار» (١١١٤).

من طريق خالد بن إلياس عن صالح بن أبي حسان، قال: سمعت سعيد بن المسبب يقول: «إن الله طيب يحب الطيب نظيف يحب النظافة كريم يحب الكرم، جواد يحب الجود، فنظفوا أرآه قال: أنتكم ولا تشبهوا اليهود»، قال (خالد) فذكرت ذلك لمهاجر بن مسمار فقال: حدثني عامر بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) مثله إلا أنه قال: «نظفوا أنتكم».

وآخرجه الخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي والسامع» (٨٥٥)، وأبو الشيخ في «الكرم والجود» رقم (١٢)، وابن أبي الدنيا في «مكارم الأخلاق» رقم (٨).

من طريق خالد بن إلياس عن مهاجر بن مسمار، قال: حدثني عامر بن سعد عن أبيه عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) به .

ورواه أبو يعلى (٧٩٠)، وابن حبان في «المجرودين» (١ / ٣٤٠)، ومن طريقه ابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٢ / ٧١٢).

من طريق خالد بن إلياس عن عامر بن سعد به (كذا بإسقاط مهاجر) .

قال الترمذى عقب إخراجه: هذا حديث غريب .

= قلت: والباء فيه من خالد بن إلياس، فإنه متروك الحديث، قال البخاري: منكر الحديث ليس بشئ، وقال النسائي: متروك الحديث وعامة أهل العلم على تضعيقه.

وقال ابن حبان: يروي الموضوعات عن الثقات حتى سبق إلى قلوب المستمعين إليها أنه الواضع لها، لا يجوز أن يكتب حديثه إلا على جهة التعجب، ثم ذكر الحديث من مناكره .  
وذكر الحديث أيضاً ابن الجوزي في «العلل المتناهية»، وقال: لا يصح .  
وقد وردت له طرق أخرى عن عامر بن سعد، منها:

\* أخرجه الدولابي في «الكتني» (٢ / رقم ١٢٠٣) من طريق داود بن رشيد قال: حدثنا أبو الطيب هارون بن محمد، قال: حدثنا بكير بن مسماز عن عامر بن سعد عن النبي ﷺ به .  
قلت: وهارون بن محمد هذا، قال فيه يحيى بن معين: كذاب، وقال ابن عدي: ليس بمعرفة،  
وحيثه غير محفوظ، وقال العقيلي: الغالب على حديثه الوهم .

\* ورواه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (١٤ / ٢٨٨، ٢٨٩):  
رواه ابن عساكر بإسناده إلى إبراهيم بن سعيد نا أبو معاوية عن إبراهيم بن مهاجر عن بكير بن مسماز عن عامر بن سعد عن أبيه، قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله (تعالى) كريم يحب  
الكرماء، جواد يحب الجودة، يحب معالي الأخلاق ويكره سفافتها» .

قلت: وفي إسناد ابن عساكر من لا يُعرف برجح ولا تعديل، وإبراهيم بن مهاجر هو ابن مسماز،  
وهو ابن أخي بكير بن مسماز، قال البخاري: منكر الحديث، وقال ابن حبان: منكر الحديث  
جداً، وضعفه غير واحد .

وكل طرق حديث سعد كما ترى غاية في الضعف، فلا يصلح للاعتبار .

**الشاهد الثاني:** مرسلاً طلحة بن عبيد الله بن كريز:

أخرجه هناد في «الزهد» رقم (٨٢٨)، والبيهقي في «شعب الإيمان» رقم (١٠٨٤)، وأبو الشيخ  
في «الكرم والجود» رقم (١١)، الخرائطي في «مكارم الأخلاق» رقم (٦٢٨).

من طريق الحاج بن أرطاة عن سليمان بن سحيم عن طلحة بن عبيد الله بن كريز، قال: قال  
رسول الله ﷺ: «إن الله جواد يحب الجود، ويعجب معالي الأخلاق ويكره سفافتها، ومن  
إعطاء إجلال الله عز وجل إكرام ثلاثة الإمام المقطط، وذى الشيبة في الإسلام وحامل القرآن غير  
الجافي عنه، ولا الغالي فيه» لفظ البيهقي .  
قلت: وهذا إسناد به أكثر من علة .

١ - إرساله، فإن طلحة بن عبيد الله بن كريز، ليس بصحابي، وقد أرسله .

٢ - ضعف الحاج بن أرطاة وعننته، فإنه كثير الخطأ والتلليس .

«الحكم»: في قول رسول الله ﷺ: «إن الله هو الحكم»<sup>(١)</sup>.

«الحيي»: في قول رسول الله ﷺ: «إن الله حي كريم»<sup>(٢)</sup>.

= ٣ - قال البيهقي: في هذا الإسناد انقطاع بين سليمان بن سحيم وطلحة .

**الشاهد الثالث:** حديث ابن عباس (رضي الله عنهما):

آخرجه أبو نعيم في «الخلية» (٥ / ٢٩) من طريق نوح بن ميمون المضروب، قال: ثنا أبو عصمة نوح بن أبي مريم عن الحجاج بن أرطاة عن طلحة بن مصرف عن كريب عن ابن عباس، قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله (عز وجل) جواد يحب الجود، ويحب معالي الأخلاق ويبغض سفاسفها» .

قال أبو نعيم عقب إخراجه مضعفاً له: غريب من حديث طلحة وكريب تفرد به نوح عن أبي عصمة .

قلت: وأبو عصمة نوح بن أبي مريم، وأجمعوا على ضعفه وكذبه ابن عيينة، وقال ابن المبارك: كان يضع .

قلت: وبعد استعراض الحديث وطرقه وشواهده، وبيان ما فيها من ضعف بين يصل في بعض الطرق إلى انفراد المتروكين والكذابين، فهل يتسع لأحد أن يثبت الله تعالى اسم «الجواد» استناداً إلى مثل هذه الأسانيد؟! وكما هو معلوم عند أهل العلم أنه لا يصلح للتقوية إلا ما كان الضعف فيه هين، أما المناكير وشديدة الضعف فلا تصلح مثل هذا، والله أعلم .

(١) حسن.

آخرجه أبو داود (٤٩١٦) والنمساني (٨ / ٢٢٦، ٢٢٧)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٨١١)، وابن حبان (٤٠٥)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ٢٤)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١ / ١٤٥) .

كلهم من طريق يزيد بن المقدم بن شريح عن أبيه عن جده شريح عن أبيه هاني، أنه لما وفد إلى رسول الله ﷺ مع قومه سمعهم يكتونه بأبي الحكم، فدعاه رسول الله ﷺ فقال: «إن الله هو الحكم وإليه الحكم، فلم تكن أبا الحكم؟ فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتونني فحكمت بينهم فرضي كلا الفريقين فقال رسول الله ﷺ: «ما أحسن هذا فاما لك من الولد؟»، قال لي شريح وسلم وعبد الله قال: فمن أكبرهم؟ قلت: شريح، قال: فأنت أبو شريح» .

قلت: وهذا إسناد حسن، رجاله كلهم ثقات غير يزيد بن المقدم، فإنه صدوق كما قال الحافظ في «التقريب» .

(٢) حديث ضعيف.

آخرجه أبو داود (١٤٨٣)، والترمذني (٣٥٥٦)، وابن ماجة (٣٨٦٥)، وأحمد (٥ / ٤٣٨)، وابن حبان (٨٧٦)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ٤٩٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» .

= (٢ / ٢١١)، والبزار في «البحر الزخار» (٢٥١١)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١١١١)، والطبراني في «الكبير» (٦ / رقم ٦١٤٨)، وفي «الدعاء» (٢٠٣).

كلهم من طريق جعفر بن ميمون عن أبي عثمان النهدي عن سلمان الفارسي ( صحابي )، قال: قال رسول الله ( صلوات الله عليه وآله وسلامه ): «إن الله حبي كريم يستحب إذا رفع الرجل إليه يده أن يردهما صفرًا خاتمين»، واللفظ للترمذى .

قلت: وجعفر بن ميمون يضعف في الحديث، قال البخاري: ليس بشئ، وقال الإمام أحمد: ليس بقوي في الحديث، وقال ابن معين: ليس بذلك، وقال في موضع آخر: صالح الحديث، وقال: مرة ليس بشئ، وقال أبو حاتم: صالح، وقال ابن عدي: يكتب حدشه في «الضعفاء» . ولذا استغربه الترمذى - رحمه الله - فقال عقب إخراجه: حسن غريب، ورواه بعضهم ولم يرفعه، وكأنه ي وأشارته هذه بعد استغراه له برجح روایة الوقف .

وكيف لا؟ وقد رواها - أي روایة الوقف - سليمان بن طرخان التيمي، وهو ثقة من رجال الجماعة.

آخرجه أحمده في «المسند» (٥ / ٤٣٨)، وفي «الزهد» ص (١٥١)، وابن أبي شيبة (٢٩٥٥٥)، (٣٤٦٧٧)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ٤٩٧)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (١٠١٣). من طريق سليمان بن طرخان التيمي عن أبي عثمان النهدي عن سلمان ( صحابي ) قال: «إن الله ليستحب أن يحيط العبد إليه يده سأله فيهما خيراً فيردهما خاتمين» .

كذا بدون ذكر «حبي كريم»، وقد رواها عنه أئمة أئمّات، وهم يحيى بن سعيد القطان، ويزيد بن هارون، ومعاذ بن معاذ العنبرى .

وخالف هؤلاء، أبو همام محمد بن الزيرقان، فرواه عن سلمان التيمي مرفوعاً .

آخرجه ابن حبان (٨٨٠)، والحاكم في «المستدرك» (١ / ٥٣٥)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١١١٠)، والطبراني في «الكبير» (٦ / رقم ٦١٣٠)، وفي «الدعاء» (٢٠٢) .

وهي روایة منكرة، ومحمد بن الزيرقان، وإن كان الغالب على حدشه الصدق إلا أنه ربما وهم . قال ابن حبان بعد ذكره له في «الشفقات» ربما أخطأ، وقال ابن معين: لم يكن صاحب حدیث، ولكن لا يأس به .

وهذا بلا شك من أوهامه لمخالفته للثباتات مما جعلنا نصفها بالنکارة .

وقد تابع سليمان التيمي على الوقف:

١ - يزيد بن أبي صالح أبو حبيب:

آخرجه وكيع في «الزهد» (٤ / ٥٠٤)، وهناد في «الزهد» (١٣٦١)، وأبو الشيخ في «الكرم والجود» (٣٢)، بلطف: «إن الله حبي كريم يستحب من عبده أن يرفع إليه يده يدعوه فيردها صفرًا ليس =

«اللوب»: في قول رسول الله ﷺ: «أَمَّا الرُّكوعُ فَعَظَمُوهُ فِيهِ الرَّبُّ»<sup>(١)</sup>، وفي حديث عائشة: «السواك مطهرة للفم مرضاه للرب»<sup>(٢)</sup>.

= فيها شيء .

(٢، ٣، ٤) - ثابت، وحميد، وسعيد الجريري:

آخرجه البهيفي في «الأسماء والصفات» (١٥٦) من طريق حماد بن سلمة عن ثابت، وحميد وسعيد الجريري عن أبي عثمان عن سلمان أنه قال: أجد في التوراة أن الله حبي كريم يستحب أن يرد يدین خاتبین سُلْ بِهِمَا خَيْرًا .

هذا، وقد وردت للحديث متابعات وشواهد من حديث أنس وجابر وابن عمر وغيرهم ولا يصح منها شيء .

وقد استوفينا طرقه وبيان عللـه في كتابنا: «أسماء الله الحسنـى: دراسة حديـثـية» فانظرـه .

(١) آخرجه مسلم (٤٧٩) من حديث ابن عباس رضيـه قال:

«كشف رسول الله ﷺ السنارة والناس صفوف خلف أبي بكر فقال: يا أيها الناس إنـه لم يـقـ من مبشرات النبوة إلا الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو ترى له، ألا وإنـي نهـيـتـ أنـ أـقـرـأـ القرآن راكـعاـ أو ساجـداـ فـأـمـاـ الرـكـوعـ فـعـظـمـوهـ فـيـهـ الرـبـ» فـاجـتـهـدـواـ فـيـ الدـعـاءـ، فـقـمـنـ أـنـ يـسـتـجـابـ لـكـمـ» .

(٢) صحيح لغيره.

آخرجه أحمد (٦ / ٤٧، ٦٢، ٢٣٨)، والشافعي في «مسند» (٧١ - شفاء العي)، وإسحاق بن راهوية في «مسند» (١١١٦)، والحميدي (١٦٢)، وأبو يعلى (٤٥٩٨)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (١ / ٣٤) .

كلـهـ من طـرـيقـ محمدـ بنـ إـسـحـاقـ عنـ عبدـ اللهـ بنـ مـحـمـدـ بنـ عبدـ الرحمنـ بنـ أبيـ بـكـرـ عنـ عـائـشـةـ (رضـيـهـ)ـ قـالـتـ:ـ قـالـ رسولـ اللهـ ﷺ:ـ «الـسـواـكـ مـطـهـرـةـ لـلـفـمـ مـرـضـاهـ لـلـرـبـ»ـ .

وقد صـرـحـ محمدـ بنـ إـسـحـاقـ بـالـتـحـدـيـثـ عـنـ أـحـمـدـ مـنـ روـاـيـةـ إـسـمـاعـيلـ بنـ عـلـيـهـ عـنـهـ .

وتابعـهـ عـلـيـهـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بنـ أـبـيـ عـتـيقـ .

آخرجه احمد (٦ / ١٢٤)، والنـسـانـيـ (٥)، وابنـ حـبـانـ (١٠٦٧)، والـبـيـهـقـيـ (١ / ٣٤) .

وـعبدـ الرـحـمـنـ بنـ أـبـيـ عـتـيقـ،ـ قـالـ فـيـهـ أـحـمـدـ:ـ لـأـعـلـمـ إـلـاـ خـيـرـاـ،ـ وـذـكـرـهـ اـبـنـ حـبـانـ فـيـ «الـثـقـاتـ»ـ،ـ وـالـحـدـيـثـ عـلـقـهـ الـبـخـارـيـ فـيـ «صـحـيـحـهـ»ـ بـصـيـغـةـ الـجـزـمـ،ـ فـقـالـ:ـ وـقـالـتـ عـائـشـةـ عـنـ النـبـيـ (ﷺ)ـ .ـ وـذـكـرـ الـحـدـيـثـ .ـ «فـتـحـ الـبـارـيـ»ـ (٤ / ١٨٧)ـ .ـ

ولـلـحـدـيـثـ طـرـقـ وـشـواـهـدـ أـكـتـفـيـ بـماـ ذـكـرـتـهـ هـنـاـ لـدـلـالـتـهـ عـلـىـ المـطـلـوبـ فـيـ إـثـبـاتـ اـسـمـ «الـرـبـ»ـ لـلـهـ عـالـىـ،ـ وـقـدـ تـقـدـمـ حـدـيـثـ مـسـلـمـ فـيـ هـذـاـ الـبـابـ .ـ

«الوفيق»: في قول رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «إِنَّ اللَّهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرَّفِيقَ»<sup>(١)</sup>.

«السبوح»: في قوله رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «سَبُوحٌ قَدُوسٌ»<sup>(٢)</sup>.

«السيد»: في قوله رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «السَّيِّدُ اللَّهُ تَبارَكَ وَتَعَالَى»<sup>(٣)</sup>.

«الشافي»: في قوله رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «أَشَفْ أَنْتَ الشَّافِي»<sup>(٤)</sup>.

(١) أخرجه البخاري (٦٩٢٧).

قال: حدثنا أبو نعيم عن ابن عيينة عن الزهرى عن عروة عن عائشة (رضي الله عنها) قالت استاذن رهط من اليهود على النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، فقالوا: السام عليك، فقلت: بل عليكم السام واللعنة، فقال: «يا عائشة، إن الله رفيق يحب الرفيق في الأمر كله» قلت: أو لم تسمع ما قالوا؟ قال: قلت: وعليكم.

وأخرج مسلم (٢٥٩٣) من طريق عمرة عن عائشة أن رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) قال: «يا عائشة: إن الله رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف، وما لا يعطي على ما سواه».

(٢) أخرجه مسلم (٤٨٧) من حديث عائشة (رضي الله عنها) قالت: كان رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) يقول في ركوعه وسجوده «سبوح قدوس رب الملائكة والروح».

(٣) صحيح.

أخرجه أبو داود (٤٧٧٣)، والنسائي في «الكبرى» (١٠٧٦)، وفي «عمل اليوم والليلة» (٢٤٧)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٢١١)، رواه ابن أبي عاصم في «الأحاديث والثانوي» (١٤٨٤).

من طريق أبي نصرة المثذر بن مالك بن قطعة عن مطرف بن عبد الله بن الشخير، عن أبيه قال: «انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، فقلنا: أنت سيدنا، فقال: «السيد الله» قلنا: وأفضلنا فضلاً وأعظمنا طولاً، فقال: «قولوا بقولكم، أو بعض قولكم ولا يستجريكم الشيطان» واللفظ لأبي داود.

قلت: هذا إسناد صحيح، وتتابع أبا نصرة عليه، كل من:

١ - قتادة:

أخرجه أحمد (٤ / ٢٤ - ٢٥ ، ٢٥)، والنسائي في «الكبرى» (١٠٧٤)، وفي «عمل اليوم والليلة» (٢٤٥)، وابن أبي عاصم في «الأحاديث والثانوي» (١٤٨٣). وقد صرخ قتادة بالتحديث، ورواه عنه شعبة.

٢ - غilan بن جرير:

أخرجه أحمد (٤ / ٢٥)، والنسائي في «الكبرى» (١٠٧٥)، وفي «عمل اليوم والليلة» (٢٤٦)، وابن أبي عاصم في «الأحاديث والثانوي» (١٤٨٢)، ولم تذكر رواية غilan موضع الشاهد.

(٤) أخرجه البخاري (٥٧٥٠) ومسلم (٢١٩١) من حديث عائشة (رضي الله عنها)، قالت: كان النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) يعوذ بعضهم يسمحه بسممه «أذهب الباس رب الناس، واشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاوك شفاء لا يغادر سقماً» واللفظ للبخاري . وأخرجه البخاري من حديث أنس بن مالك (٥٧٤٢) .

«الطيب»: في قوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ؛ لَا يَقْبِلُ إِلَّا طَيِّبًا»<sup>(١)</sup>.

«القابض الباسط»: في قول رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسْعِرُ، الْقَابِضُ، الْبَاسِطُ»، وذلك في حديث أنس بن مالك حين غلت الأسعار، فقالوا لرسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): سَعَرَ لَنَا... الحديث<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه مسلم (١٥١٥) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ لَا يَقْبِلُ إِلَّا طَيِّبًا، وَإِنَّ اللَّهَ أَمَرَ الْمُؤْمِنِينَ بِمَا أَمَرَ بِهِ الرَّسُولُ فَقَالُوا: «يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ كُلُّا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا، إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْمٌ»، وَقَالَ: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُّا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ».

ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يا رب يا رب ومطعمه حرام ومشربه حرام، وملبسه حرام وغذى بالحرام، فأنى يستجاب له ذلك؟».

(٢) صحيح.

آخرجه الترمذى (١٣١٤)، وأحمد (٣ / ٢٨٦)، والدارمى (٢٥٨٧)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٦ / ٢٩).

من طريق حماد بن سلمة، قال: أخبرنا قتادة وثبت وحميد عن أنس بن مالك (رضي الله عنه) قال: قال: «غلا السعر بالمدينة على عهد رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فَقَالَ النَّاسُ يَا رَسُولَ اللَّهِ غَلَّ السُّعْرُ، سَعَرَ لَنَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسْعِرُ الْقَابِضُ الْبَاسِطُ الرِّزَاقُ، إِنِّي لَأَرْجُو أَنْ أَلْقَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، وَلِبِسْ أَحَدٍ مِّنْكُمْ يَطْلُبُنِي بِعَذَابٍ فِي دَمٍ وَلَا مَالٍ» ولله لفظ لا حمد. وأخرجه أحمد (٣ / ١٥٦) بدون ذكر حميد.

ورواه عن حماد بن سلمة جماعة، وهم:

عفان بن مسلم، وحجاج بن المنهال، وسريع، ويونس ابن محمد، وعمرو بن عون، وأشار محققون مستند أحمد (طبعة الرسالة) أنه وقع في نسختين «الرازق» بدلاً من الرزاق . قلت: بل هي ثابتة عن حماد أيضاً، فقد روى الحديث عنه جماعة بلفظ: «إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمُسْعِرُ الْقَابِضُ الْبَاسِطُ الرِّزَاقُ» وهم: عفان بن مسلم، وحجاج بن المنهال، وموسى بن إسماعيل، وعبد الواحد بن غياث، وهدبة بن خالد .

آخرجه أبو داود (٣٤٤٥)، وابن ماجة (٢٢٠٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٦ / ٢٩)، وأبو يعلى (٢٨٦١)، وابن حبان (٤٩٣٥).

وكما ترى، فإن عفان وحجاج رويما الحديث عن حماد بن سلمة على الوجهين وتابعهما على كلا الوجهين جماعة، والطرق إليهما ثابتة، مما يؤكّد ثبوتهما عن حماد، والله أعلم .

وأشار إلى هذا الخلاف الإمام البيهقي (رحمه الله) في «السنن الكبرى» (٦ / ٢٩) وبعد أن أخرج الحديث باللفظ الأول أتى: برواية موسى بن إسماعيل وقال: بتحوه، إلا أنه قال: «إِنَّ اللَّهَ (عز =

**«المقدم المؤخر»:** جاء في دعاء النبي ﷺ: «أنت المقدم، وأنت المؤخر»<sup>(١)</sup>.

**«المحسن»:** جاء في قول رسول الله ﷺ: «إن الله (عز وجل) محسن كتب الإحسان على كل شيء، فإذا قتلت فأحسنوا القتلة»<sup>(٢)</sup>.

= وجّل هو الخالق القابض، الباسط، الرازق، المسعر، وأشار إلى رواية أبي داود.

قال الترمذى - عقب إخراجه -: هذا حديث حسن صحيح .

وقال الحافظ في «التلخيص» (٣ / ١٤): إسناده على شرط مسلم .

وللحديث طرق أخرى عن أنس، وشواهد من حديث أبي سعيد وأبي جحينة، وابن عباس وغيرهم (رضي الله عنهم) أجمعين . انظرها في كتابنا: «أسماء الله الحسنة»، دراسة حديثية».

(١) أخرجه البخاري (٦٣٩٨)، ومسلم (٢٧١٩) من حديث أبي موسى (رضي الله عنه) عن النبي ﷺ أنه كان يدعوا بهذا الدعاء: «رب اغفر لي خططي وجاهلي وإسرافي في أمري كلّه، وما أنت أعلم به مني، اللهم اغفر لي خطاياي وعمدي وجاهلي وهزلتي وكل ذلك عندي، اللهم اغفر لي ما تقدمت وما أخرت وما أسررت وما أعلنت أنت المقدم وأنت المؤخر وأنت على كل شيء قادر».

وفي الباب عن علي بن أبي طالب، أخرجه مسلم (٧٧١) .

وعن ابن عباس، أخرجه البخاري (١١٢٠) .

(٢) شاذ .

أخرجه عبد الرزاق (٣ / ٨٦٠٣)، والطبراني في «الكبير» (٧ / رقم ٧١٢١).

من طريق إسحاق بن إبراهيم الدبرى عن عبد الرزاق عن معمر عن أبي قلابة عن أبي الأشعث عن شداد بن أوس، قال: «حفظت من رسول الله ﷺ أثنتين، قال: إن الله محسن يحب الإحسان إلى كل شيء، فإذا قتلت فأحسنوا القتلة، وإذا ذبحتم، فأحسنوا الذبح، وليرحم أحدكم شفنته، وليرح ذبيحته» .

قلت: وتفرد بهذا النفي (قوله: إن الله محسن) إسحاق بن إبراهيم الدبرى .

وهو راوي عبد الرزاق، سمع منه تصانيفه، وهو ابن سبع سنين أو نحوهما وسماعه صحيح .

قال الحكم: سألت الدارقطنى عن إسحاق الدبرى: أيدخل في الصحيح؟ قال: إيه، والله، هو صدوق، ما رأيت فيه خلافاً .

وسماع الدبرى من عبد الرزاق كان بأخره بعدهما عمى، وكان يلقن فيتلقن، فوقعت المناكير في روایاته .

ولكن فرق أهل العلم بين الأحاديث التي رواها عنه في التصانيف، فصححوها ولم يبالوا بتغيير =

= عبد الرزاق لكونه إنما حدثه من كتبه لا من حفظه .

قال ابن الصلاح في نوع المختلطين من علوم الحديث:

ذكر أحمد أن عبد الرزاق عمي، فكان يلقن فيتلقن فسماع من سمع منه بعدما عمى لا شيء، قال ابن الصلاح: وقد وجدت فيما روى عن الدبري عن عبد الرزاق أحاديث أستنكرها جداً، فأحالت أمرها على الدبri؛ لأن سمعه منه متاخر جداً، والناكير التي تقع في حديث الدبri إنما سببها أنه سمع من عبد الرزاق بعد اختلاطه، فما يوجد من حديث الدبri عن عبد الرزاق في مصنفات عبد الرزاق فلا يلحق الدبri منه تبعه إلا إن صحف أو حرف، وإنما الكلام في الأحاديث التي عنده في غير التصانيف فهي التي فيها الناكير وذلك لأجل سمعه منه في حالة الاختلاط، والله أعلم.

ومع هذا فإن له أحرفاً أخطأ فيها، وصحفها في «مصنف عبد الرزاق» فذكر الحافظ الذهبي (رحمه الله) أن في مرويات الحافظ أبي بكر بن خير الأشبيلي كتاب الحروف التي أخطأها فيها الديري وصحفها في مصنف عبد الرزاق للقاضي محمد بن أحمد بن مفرج القرطبي.

وقد خالقه إمام أهل الحديث الإمام أحمد بن حنبل والثقة المأمون محمد بن رافع القشيري .  
فرويواه عن عبد الرزاق ، عن معمر ، عن أيوب ، عن أبي قلابة ، عن أبي الأشعث ، عن شداد بن  
أوس ، قال : حفظت من رسول الله ﷺ اثنين أنه قال : «إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ كَتَبَ الْإِحْسَانَ عَلَى  
كُلِّ شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقَتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذَّبْحَ، وَلِيَحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفَرَتَهُ ثُمَّ لِيَحِدَّ  
فَسْجَنَتَهُ» دون ذكر : إن الله محسن :

<sup>٤٤٢٥</sup> آخر جهـ أـحمد فـي، «الـمسـند» (١٢٣/٤)، والـنسـائي (٤٤٢٥).

وَمَا يَعْلَمُ شَذِوذٌ هَذِهِ الْفَظْةُ:

١ - متابعة كل من: سفيان بن عيينة، و وهب بن خالد، و حماد ، وأشعث بن سوار ، كلهم لعمر  
عن: أئب مثل. حديث أحمد.

آخرجه الطبراني في «الكبير» (٧/ رقم ٧٧١٢) وأبي عوانة في «مسنده» رقم (٢٧٤٢، ٢٧٤٣)، (٢٧٤٥).

٢- متابعة خالد الحذاء لأبي قلابة ، عن أبي الأشعث ، عن شداد بن أوس به . (مثل حديث الجماعة عن أبي قلابة).

آخرجه مسلم (١٩٥٥) ، وأبو داود (٢٨٠٧) ، والترمذی (١٤٠٩) ، والنمسانی (٤٤١٧) ،  
= وأبي ماجة (٣١٧٠) ، وأحمد (٤/١٢٣ ، ١٢٤ ، ١٢٥) ، والدارمی (٢٠١٣) ،

= وعبد الرزاق (٤٨٦٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (٨/٦٠ - ٦١)، (٦٨/٩)، وغيرهم.

٣ - متابعة عاصم الأحول لآيوب وخالد عن أبي قلابة به.  
آخرجه الطبراني في «الكبير» (٧/٧١٢٣) رقم.

وبهذا يتبيّن شذوذ هذه اللفظة في حديث شداد بن أوس (نحوته) وأن الصواب من حديث آيوب وخالد قوله (رسوله): «إن الله (عز وجل) كتب الإحسان على كل شيء...» الحديث دون إثبات اسم «المحسن» لله (تعالى)، والله أعلم.

قلت: وقد ورد ذكر «المحسن» كاسم لله (تعالى) في حديثين آخرين، وهما:  
١ - حديث أنس.

آخرجه ابن أبي عاصم في «الدييات» (ص ٥٢)، والطبراني في «الأوسط» (٥٧٣٥)، وابن عدي في «الكامل» (٧/٣٠٦ - ٣٠٥)، وأبو نعيم في «أخبار أصبهان» (٢/٧٦).  
كلهم من طريق محمد بن بلال، عن عمران القطان، عن قتادة، عن أنس، قال: قال رسول الله (رسوله): «إذا حكمتم فاعدولوا، وإذا قتلتم فأحسنو، فإن الله (عز وجل) محسن؛ يحب الإحسان». قال الطبراني عقب إخراجه: لم يرو هذين الحديثين عن قتادة إلا عمران القطان، تفرد بهما محمد ابن بلال.

قلت: وعمران القطان: صدوق لهم، كما قال البخاري وتتابعه الحافظ في «الترغيب»، أما محمد بن بلال فإنه يُغرب خاصة في حديثه عن عمران القطان.  
قال ابن عدي: يُغرب عن عمران، وله عن غير عمران أحاديث غرائب، وليس حديثه بالكثير، وأرجو أنه لا يُ PAS به، وذكره العقيلي في «الضعفاء»، وقال: عن همام: وعمران القطان بصرى  
يُهم في حديثه كثيراً.  
وأورد الحديث ابن عدي في «ترجمته».

فحديث هذا حال رواه لا يصح الاحتجاج به، ولا حتى الاعتبار به.  
٢ - حديث سمرة:

آخرجه ابن عدي في «الكامل» (٨/١٧٥) قال: حدثنا محمد بن أحمد بن الحسين الأهوازي، ثنا جعفر بن محمد بن حبيب ثنا عبد الله بن رشيد، ثنا مجاعة بن الزبير، أبو عبيدة عن الحسن ، عن سمرة، قال: قال رسول الله (رسوله): «إن الله (عز وجل) محسن، فأحسنوا. فإذا قتل أحدكم؛ فليكرم قاتله، وإذا ذبح فليعد شرفته وليرح ذيحة».

قلت: وهذا حديث شديد الضعف، وذلك لأمور:

١ - محمد بن أحمد بن الحسين الأهوازي شيخ ابن عدي، يُعرف بالجريجي، قال عنه ابن عدي:  
كتبت عنه بـ«تستر» كان يقيم بها، ضعيف، يحدث عن لم يرهم، سألت عنه عبدان؟ فقال:  
كذاب، كتب عني حديث ابن جريج، وادعواها عن شيوخني.

«المعطى»: جاء في قول رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «إِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ وَاللهُ مَعْطِيٌ»<sup>(١)</sup>.

«المنان»: جاء في قول رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «يَا مَنَانٌ! بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ...»<sup>(٢)</sup>.

= قال ابن عدي: وأخرج إلى الجرجي حديث ابن جريج مجموعاً فوجده كلاماً قال عبدان عن شيوخه.

٢ - جعفر بن محمد بن حبيب لم أجده فيه جرحاً ولا تعديلاً.

٣ - عبد الله بن رشيد، قال البيهقي: لا يحتج به، وذكره ابن حبان في «الثقات» وقال: مستقيم الحديث.

٤ - مجاعة بن الزبير، قال أحمد: لم يكن به بأس في نفسه، وضعفه الدارقطني، قال ابن عدي: هو من يتحمل يكتب حديثه. ذكره العقيلي في «الضعفاء» ونقل قول شعبة إنه كان صواماً قواماً، ثم نقل عن عبد الصمد بن عبد الوارث أن مجاعة كان جار شعبة، وكان من العرب، فكان شعبة لا يعتمد عليه، فإذا سئل عنه قال: كثير الصوم والصلوة، وقال ابن خراش: ليس مما يعتبر به، وذكر الحديث ابن عدي في «ترجمته».

وعليه، فلا يصح أن ثبتت الله تعالى أسماء «المحسن» بمثل هذه الأحاديث، ولا يمكن بحال أن يقوى بعضها بعضاً فهي تدور بين شذوذ أو خطأ أو ضعف شديد، وقد مر بك أن ما كان لهذا حاله، فلا يشهد بعضه لبعض، أو يقوى بعضه بعضاً، وأقوال أهل العلم في هذا أكثر من أن تحصى، والله أعلم.

(١) آخر جه البخاري (٣١٦).

من طريق الزهرى عن حميد بن عبد الرحمن، أنه سمع معاوية (ثانية) يقول: قال رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «مَنْ يَرِدَ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يَفْقَهُهُ فِي الدِّينِ، وَاللهُ الْمَعْطِيُّ، وَأَنَا الْقَاسِمُ، وَلَا تَزَالَ هَذِهِ الْأُمَّةُ ظَاهِرِيْنَ عَلَىٰ مِنْ خَالِفِهِمْ حَتَّىٰ يَأْتِيَ أَمْرَ اللَّهِ، وَهُمْ ظَاهِرُونَ».

وقد ورد عند البخاري (٧٣١٢)، ومسلم (١٠٣٧) بلفظ: «إِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ وَيَعْطِيَ اللَّهُ».

(٢) صحيح لطريقه.

آخر جه أبو داود (١٤٩٠)، والنسائي (١٢٩٩)، وأحمد (٢٤٥ ، ١٥٨/٣)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٧٠٥)، وابن المبارك في «الزهد» (١١٧١)، وابن حبان (٨٩٣)، والحاكم في «المستدرك» (١/٣٥ - ٤٥)، والطبراني في «الدعاء» (١١٦).

كلهم من طريق خلف بن خليفة ، عن حفص بن أخي أنس، عن أنس بن مالك، كنت مع =

= رسول الله ﷺ جالساً (يعني: ورجل قائم يصلي)، فلما ركع وسجد وتشهد دعا، فقال في دعائه: اللهم! إني أسألك بان لك الحمد، لا إله إلا أنت، المثان، بديع السنوات والأرض، يا ذا الجلال والإكرام، يا حي! يا قيوم! يا إله! ... ف قال النبي ل أصحابه: «تدرؤن بما دعاؤ؟» قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «والذي نفسي بيده! لقد دعا الله باسمه العظيم، الذي إذا دعى به أجب، وإذا سأله أعطى».

ورواه عن خلف جماعة ، وهم: عبد الرحمن بن عبيد الله، وسعيد بن متصور، وعلي، وحسين ابن محمد، وقتيبة بن سعيد، ونوح، وأحمد بن إبراهيم الموصلي، وعفان بن مسلم .  
ووقع في رواية البخاري والحاكم بدون ذكر «المثان».

ووقع في رواية ابن حبان «لا إله إلا أنت! المثان، المثان» بزيادة الحنان.

وراوي هذه الرواية عن خلف بن خليفة هو قتيبة بن سعيد، وقد روي الحديث عند النسائي موافقاً للمجامعة (بدون ذكر المثان)، والطرق إليه صحيحة .

قلت: ولعل الخلاف في ذلك من خلف بن خليفة، فإن فيه كلاماً يسير، وقد اختلف باخره، إلا أنه قد توبع على اللفظ الأول (رواية المجامعة عنه) تابعه كل من :

#### ١. أنس بن سيرين عن أنس بن مالك به.

آخرجه أحمد (٣/١٢٠) وابن أبي شيبة (٢٩٣٦١ ، ٣٥٦٠٨)، وابن ماجة (٣٨٥٨) من طريق وكيع، عن أبي خزيمة، عن أنس بن سيرين، عن أنس بن مالك به، (مع خلاف يسير في الألفاظ وتقديماً وتأخيراً).

وأبو خزيمة هذا إما أن يكون نصر بن مرداش العبدى، وعليه فيكون الحديث حسن الإسناد، أو يكون هو يوسف بن ميمون الصباغ، وقد ضعفه أهل الشأن.

ورجح الحافظ المزى كونه العبدى، حيث رمز في «تهذيب الكمال» لروايته عن أنس بن سيرين ورواية وكيع عنه برمز «ق» أي عند ابن ماجه، ولم يرمز ليوسف بن ميمون بشيء من ذلك، وهذا مصير منه إلى ترجيح كونه نصر بن مرداش العبدى، والله أعلم .  
٢. إبراهيم بن عبيد بن رفاعة عن أنس.

آخرجه أحمد (٣/٢٦٥)، والطبراني في «الصغير» (١٠٣٨) من طريق محمد بن إسحاق، عن عبد العزيز بن مسلم مولى آل رفاعة بن رافع، عن إبراهيم بن عبيد بن رفاعة بن رافع ، عن أنس به .

وقد صرخ ابن إسحاق بالتحديث عند الطبراني .

= عبد العزيز بن مسلم قال عنه الحافظ في «التقريب»: مقبول، أي: إن تُبع، وإنما فلين.

«الوتر»: جاء في قول رسول الله ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ وَتَرٌ؛ يُحِبُّ الْوَتَرَ»<sup>(١)</sup>.



### قال المؤلف (رحمه الله)

هذا ما اخترناه بالتتبع، واحد وثمانون اسمًا في كتاب الله (تعالى) وثمانية عشر اسمًا في سنة رسول الله ﷺ<sup>(٢)</sup>.

وإن كان عندنا تردد في إدخال «الحفي»؛ لأنَّه إنما ورد مقيداً في قوله (تعالى) عن إبراهيم: «إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا»<sup>(٣)</sup> [مريم: ٤٧]. وكذلك «المحسن»؛ لأنَّا لم نطلع على رواته في «الطبراني»، وقد ذكره شيخ الإسلام من الأسماء.

= وقد تابعه عياض بن عبد الله الفهري (على ضعف فيه) أخرجه الحاكم (١٥٠٤/١) من رواية ابن وهب عنه.

وقد تكلم الساجي في رواية ابن وهب عنه، وقد ورد ذكر اسمه (تعالى): «المنان» في أحاديث أخر من حديث أبي هريرة، وجابر، وأنس (رضي الله عنهما) وانظرها في كتابنا: «أسماء الله الحسنى: دراسة حديثية».

(١) أخرجه البخاري (٦٤٠)، ومسلم (٢٦٧٧) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه): قال رسول الله ﷺ: «الله تسعه وتسعون اسمًا مائة إلا واحدًا، لا يحفظها أحد إلا دخل الجنة، وهو وتر يحب الوتر».

(٢) هذا وقد مر بك أن في بعضها ضعف، وقد اجتهد جمع من أهل العلم في «جمع أسماء الله الحسنى» ولما لم يكن هناك نص في ذلك من كتاب الله، ولا توقف من سنة رسول الله (رضي الله عنه)، وكان الأمر موقوفاً على اجتهداد العلماء من خلال استقرائهم لنصوص الكتاب والسنة؛ اختلف العد بين جمع وآخر، وذلك لاختلاف الاستقراء بين شخص وآخر.

وانظر ما حررناه في كتابنا «أسماء الله الحسنى: دراسة حديثية».

(٣) ولكونه لم يرد إطلاقه، إنما ورد مقيداً كما في الآية، لم يثبته جمع من أهل العلم، وأثبته ابن العربي، والقرطبي، وابن حجر، وابن الوزير (رحمهم الله).

ومن أسماء الله (تعالى) ما يكون مضافاً مثل: «مالك الملك ذي الجلال والإكرام»<sup>(١)</sup>.

## الشرح

فهذا ما اخترناه من أسماء الله (تعالى)، وهي تسعه وتسعون اسماء، فمن أحصى تسعه وتسعين اسماء لله دخل الجنة.

**وإحصاؤها قيل:** هو إدراكتها لفظاً ومعنى، والتعبد لله (تعالى) بمقتضها.

ومن إحصائها كذلك: دعاء الله (عز وجل) بها؛ لأنه (تعالى) أمر بذلك، في قوله: «وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا»<sup>(٢)</sup> [الأعراف: ١٨٠].

(١) ذهب جمع من أهل العلم إلى اعتبار الأسماء المضافة ضمن الأسماء الحسنة.

قال **شيخ الإسلام ابن تيمية** في «مجموع الفتاوى» (٤٨٥/٢٢):

ومن أسمائه التي ليست في هذه التسعة والتسعين (أي: الواردۃ في حديث الترمذی): اسمه السبوح ... وكذلك أسماؤه المضافة مثل: أرحم الراحمين، وخير الغافرين، ورب العالمين، ومالك يوم الدين، وأحسن الخالقين، وجامع الناس ليوم لا ريب فيه، ومقلب القلوب، وغير ذلك مما ثبت في الكتاب والسنة، وثبت في الدعاء بها بإجماع المسلمين.

(٢) اختلف أهل العلم في المراد بالإحصاء المذكور في الحديث، فقيل: المراد به الإحاطة بمعانيها، وقيل: العمل بمقتضها مع فقه معانيها، وقيل: المراد عدها حتى يستوفيها حفظاً، وبكل قال فريق من أهل العلم.

وقد تتبع الحافظ ابن حجر (رحمه الله) مذهب العلماء في ذلك فقال (رحمه الله) في «الفتح»

(٢٢٨/١١):

قال **الخطابي**: الإحصاء في مثل هذا يتحمل وجوهها:

أحدوها: أن يعدها حتى يستوفيها، يريد أنه لا يقتصر على بعضها لكن يدعو الله بها كلها، ويثنى عليه بجميعها فيستوجب الموعود عليها من الثواب.

ثانية: المراد بالإحصاء الإطافة كقوله (تعالى): علم أن لن تخصوه، ومنه حديث: «استقيموا =

= ولن تخلصوا أي: لن تبلغوا كنه الاستقامة، والمعنى من أطاق القيام بحق هذه الأسماء والعمل يقتضيها، أن يعتذر معانبيها فليلزم نفسه بواجبها فإذا قال الرزاق، وثق بالرزق، وكذا سائر الأسماء.

ثالثها: المراد بالإحصاء الإلخاطة بمعانيها من قول العرب: فلان ذو حصة، أي ذو عقل وعمرفة. التهين ملخصاً.

**وقال القرطبي:** المرجو من كرم الله (تعالى) أن من حصل له إحصاء هذه الأسماء على إحدى هذه المراتب مع صحة النية أن يدخله الله الجنة وهذه المراتب ثلاثة للسابقين والصديقين وأصحاب اليمين.

**وقال غيره:** معنى أحصاها: عرفها؛ لأن العارف بها لا يكون إلا مؤمناً والمؤمن يدخل الجنة.

**وقيل:** معناه عدها معتقداً؛ لأن الذهري لا يعترف بالخلق والفلسي لا يعترف بالقادر.

**وقيل:** أحصاها يريد بها وجه الله وإعظامه.

**وقيل:** معنى أحصاها: عمل بها، فإذا قال الحكيم مثلاً سلم جميع أوامره؛ لأن جميعها على مفتضن الحكمة وإذا قال القدس؛ استحضر كونه متزهاً عن جميع النقائص وهذا اختيار أبي الوفا ابن عقيل.

**وقال ابن بطال:** طريق العمل بها أن الذي يسوغ الاقتداء به فيها كالرحيم والكريم فإن الله يحب أن يرى حلاها على عبده، فليمرن العبد نفسه على أن يصح له الاتصال، بها وما كان يختص بالله تعالى) كالجبار والعظيم، فيجب على العبد الإقرار بها، والخضوع لها، وعدم التحليل بصفة منها وما كان فيه معنى الوعيد نقف منه عند الطمع والرغبة وما كان فيه معنى الوعيد نقف منه عند الخشية والريبة، فهذا معنى أحصاها وحفظها.

وبيؤدبه أن من حفظها عدّاً وأحصاها سرداً ولم يعمل بها يكون كمن حفظ القرآن ولم يعمل بما فيه وقد ثبت الخبر في الخوارج أنهم يقرؤون القرآن ولا يجاوز حناجرهم.

قلت: والذي ذكره مقام الكمال ولا يلزم من ذلك أن لا يرد الثواب لمن حفظها وتعبد بتلاوتها والدعا بهما، وإن كان متلبساً بالمعاصي كما يقع مثل ذلك في قارئ القرآن سواء فإن القاريء ولو كان متلبساً بمعصية غير ما يتعلق بالقراءة يثاب على تلاوته عند أهل السنة، فليس ما بحثه ابن بطال بداع لقول من قال: إن المراد: حفظها سرداً ، والله أعلم.

**وقال النووي:** قال البخاري وغيره من المحققين: معناه حفظها وهذا هو الأظاهر؛ لثبوته نصاً في الخبر وقال في «الأذكار» هو قول الأكثرين.

**وقال ابن الجوزي:** لما ثبت في بعض طرق الحديث من حفظها بدل أحصاها، اخترنا أن المراد: العد =

= أي: من عدها ليستوفيها حفظاً.

**قلت:** وفيه نظر؛ لأنَّه لا يلزم من مجئه بالحفظ حفظها تعين السرد عن ظهر قلب، بل يحتمل الحفظ المعنوي.

**وقيل:** المراد بالحفظ حفظ القرآن؛ لكونه مستوفياً فمن ثلاثة ودعا بما فيه من الأسماء حصل المقصود، قال النووي: وهذا ضعيف.

**وقيل:** المراد من تبعها من القرآن.

**وقال ابن عطية:** معنى أحصاها: عدها وحفظها ويتضمن ذلك الإيمان بها، والتعظيم لها، والرغبة فيها والاعتبار بمعانيها.

**وقال الأصيلي:** ليس المراد بالإحصاء عدها فقط؛ لأنَّه قد يعدها الفاجر، وإنما المراد: العمل بها.

**وقال أبو نعيم الأصبهاني:** الإحصاء المذكور في الحديث ليس هو التعداد وإنما هو العمل والتعقل بمعنى الأسماء والإيمان بها.

**وقال أبو عمر الطلموني:** من ثمام المعرفة بأسماء الله (تعالى) وصفاته التي يستحق بها الداعي والحافظ ما قال رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) المعرفة بالأسماء والصفات، وما تتضمن من الفوائد وتدل عليه من الحقائق ومن لم يعلم ذلك لم يكن عالماً لمعاني الأسماء ولا مستفيداً بذكرها ما تدل عليه من المعاني.

**وقال أبو العباس بن معد:** يحتمل الإحصاء معنيين:

أحدهما: أنَّ المراد تبعها من الكتاب والسنة؛ حتى يحصل عليها.

والثاني: أنَّ المراد أن يحفظها بعد أن يجدها محصاة.

قال: ويؤيد أنه ورد في بعض طرقه من حفظها، قال: ويحتمل أن يكون (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) أطلق أولاً قوله: «من أحصاها دخل الجنة» ووكل العلماء إلى البحث عنها ثم يسر على الأمة الأمر فألقاها إليهم محصاة، وقال: من حفظها دخل الجنة.

**قلت:** وهذا الاحتمال بعيد جدًا؛ لأنَّه يتوقف على أنَّ النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) حدث بهذا الحديث مرتين إحداهما قبل الأخرى، ومن أين يثبت ذلك ومخرج النقوتين واحد وهو عن أبي هريرة والاختلاف عن بعض الرواية عنه في أي النقوتين، قاله.

قال: وللإحصاء معانٍ أخرى منها الإحصاء الفقهي، وهو العلم بمعانيها من اللغة وتتربيتها على الوجوه التي تحملها الشريعة ومنها الإحصاء النظري وهو أن يعلم معنى كل اسم بالنظر في الصيغة ويستدل عليه بأثره الساري في الوجود فلا تمر على موجود إلا ويظهر لك فيه معنى من معاني الأسماء، وتعرف خواص بعضها وموقع القيد ومقتضى كل اسم، قال: وهذا أرفع مراتب الإحصاء، قال: ونما ذلك أن يتوجه إلى الله (تعالى) من العمل الظاهر والباطن بما يقتضيه =

### قال المؤلف (رحمه الله)

**القاعدة السابعة: الإلحاد في أسماء الله (تعالى) هو الميل بها  
عما يجب فيها<sup>(١)</sup>. وهو أنواع:**

**الأول: أن ينكر شيئاً منها أو مما دلت عليه من الصفات والحكم.**

كما فعل أهل التعطيل من الجهمية وغيرهم . وإنما كان ذلك إلحاداً لوجوب الإيمان بها وبما دلت عليه من الأحكام والصفات اللاحقة بالله ، فإنكار شيء من

= كل اسم من الأسماء فيعبد الله بما يستحقه من الصفات المقدسة التي وجبت لذاته قال فمن حصلت له جميع مراتب الإحصاء حصل على الغاية ومن منح منحى من مناحيها فثوابه بقدر ما نال والله أعلم .

﴿ ونقل (رحمه الله) عن ابن بطال قوله:

الإحصاء يقع بالقول ويقع بالعمل ، فالذى بالعمل أن لله أسماء يختص بها كالاحد والتعال والقدير ونحوها فيجب الإقرار بها والخضوع عندها ولو أسماء يستحب الاقتداء بها في معانيها كالرحيم والكريم والعفو ونحوها ، فيستحب للعبد أن يتخلن بمعانيها ليؤدي حق العمل بها فبهذا يحصل الإحصاء العملي .

وأما الإحصاء القولي فيحصل بجمعها والسؤال بها ولو شارك المؤمن غيره في العد والحفظ فإن المؤمن يمتاز عنه بالإيمان والعمل بها »فتح الباري« (٣٩٠ / ١٣) .

واختار ابن قيم الجوزية (رحمه الله) أن الإحصاء على ثلاثة مراتب فقال (رحمه الله) في «البدائع» (١/ ١٧١):

بيان مراتب إحصاء أسمائه التي من أحصاها دخل الجنة ، وهذا هو قطب السعادة ، ومدار النجاة والفلاح :

المربطة الأولى: إحصاء الفاظها وعددتها .

المربطة الثانية: فهم معانيها ومدلولها .

المربطة الثالثة: دعاوه بها كما قال (تعالى) والله الأسماء الحسنة فادعوه بها .

(١) ذكر هذه القاعدة ابن قيم الجوزية في «بدائع الفوائد» (١/ ١٧٩).

ذلك ميل به عما يجب فيها.

**الثاني: أن يجعلها دالة على صفات تشابه صفات المخلوقين.**

كما فعل أهل التشبيه، وذلك لأن التشبيه معنى باطل لا يمكن أن تدل عليه النصوص، بل هي دالة على بطلانه، فجعلها دالة عليه ميل بها عما يجب فيها.

**الثالث: أن يسمى الله (تعالى) بما لم يسم به نفسه.**

كتسمية النصارى له: (الأب)، وتسمية الفلاسفة إياه (العلة الفاعلة)، وذلك لأن أسماء الله (تعالى) توقيفية، فتسمية الله (تعالى) بما لم يسم به نفسه ميل بها عما يجب فيها، كما أن هذه الأسماء التي سموه بها نفسها باطلة ينزع الله (تعالى) عنها.

**الرابع: أن يشتق من أسمائه أسماء للأصنام.**

كما فعل المشركون في اشتراق العزيز من العزيز، واشتقاق اللات من الإله، على أحد القولين، فسموا بها أصنامهم؛ وذلك لأن أسماء الله (تعالى) مختصة به، لقوله (تعالى): ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ [الأعراف: ١٨٠]. وقوله: ﴿اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾ [طه: ٨]. . وقوله: ﴿لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ [الحشر: ٢٤]. . فكما اختص بالعبادة وبالآلوهية الحق، وبأنه يسبح له ما في السموات والأرض فهو مختص بالأسماء الحسنة، فتسمية غيره بها على الوجه الذي يختص بالله (عز وجل) ميل بها عما يجب فيها.

والإلحاد بجميع أنواعه محروم؛ لأن الله (تعالى) هدد الملحدين بقوله: ﴿وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْهِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سِيِّجُزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

ومنه ما يكون شركاً أو كفراً حسبما تقتضيه الأدلة الشرعية.

## الشرح

الإلحاد في «اللغة» هو: الميل، ومنه: اللحد في القبر؛ لأنَّه مائل إلى جانب

منه، وأما الإلحاد في أسماء الله الذي نهى الله عنه فقال: ﴿وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ﴾ [الأعراف: ١٨٠]، فهو الميل بها عما يجب فيها، فمن سمي الله (تعالى) بغير ما سمي به نفسه كان ملحداً في أسماء الله؛ لأن الواجب هو الاقتصار على ما ورد به النص؛ لأن أسماء الله (تعالى) توقيفية، ومن ثبت الأسماء ونفي ما تضمنته من الصفات فهو كذلك ملحد فيها؛ لأن الواجب إثبات الأسماء وما تضمنته من الصفات.

والإلحاد بجميع أنواعه محرم؛ لأن الله تهدد الملحدين بقوله: ﴿وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سِيِّجُزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. ومن الإلحاد ما يكون شركاً أو كفراً حسبما تقتضيه الأدلة الشرعية.

وكذلك إذا قال قائل: أنا أثبت أن الله سميح بصير، لكن أقول: إن سمعه وبصره كسمع وبصر الأدمى.

قلنا: هذا إلحاد؛ لأن أسماء الله (تعالى) لا تدل على هذا المعنى بل إن النصوص وردت محذرة من التمثيل والتشبيه<sup>(١)</sup>.

(١) كلام الشيخ هنا مستقى من كلام ابن قيم الجوزية (رحمه الله) في «البدائع» وإليك نص كلامه: قال (تعالى): ﴿وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سِيِّجُزُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

والإلحاد في أسمائه: هو العدول عنها وبحقائقها ومعانيها عن الحق الثابت لها وهو مأخوذ من الميل كما يدل عليه مادته «لـ ح د» فمعنى اللحد وهو الشق في جانب القبر الذي قد مال عن الوسط، ومنه الملحد في الدين المائل عن الحق إلى الباطل.

قال ابن السكيت: الملحد المائل عن الحق المدخل فيه ما ليس منه.

ومنه الملتحد وهو مفتخل من ذلك وقوله (تعالى): ﴿وَلَنْ تَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحِدًا﴾ أي: من تعدل إليه وتهرب إليه وتتجلى إليه وتتباه فتميل إليه عن غيره، تقول العرب التحد فلان إلى فلان إذا عدل إليه.

**إذا عرف هذا فالإلحاد في أسمائه (تعالى) أنواع:**

أحدها: أن يسمى الأصنام بها، كتسميتهم اللات من الإلهية، والعزى من العزيز، وتسميتهم =

= الصنم إنها، وهذا إلحاد حقيقة، فإنهم عدلوا بأسمائه إلى أوثانهم وألهتهم الباطلة.  
الثاني: تسميه بما لا يليق بجلاله كتسمية النصارى له: أبا، وتسمية الفلسفه له: موجباً بذاته، أو  
علة فاعلة بالطعيم ونحو ذلك.

وثلاثها: وصفه بما يتعالى عنه، ويترقدس من النعائص كقول أخبيت اليهود: إنه فقير، وقولهم: إنه استراح بعد أن خلق خلقه.

وقولهم: «يد الله مغلولة» وأمثال ذلك، مما هو إلحاد في أسمائه وصفاته.

ورابعها: تعطيل الأسماء عن معانيها، وجحد حقائقها كقول من يقول من الجهمية وأتباعهم: إنها ألفاظ مجردة، لا تضمن صفات، ولا معانٍ، فيطلقون عليه اسم: «السمع، والبصر، والحنّ، والرّحيم، والتكلّم، والمرید»، ويقولون: لا حياة له، ولا سمع، ولا بصر، ولا كلام، ولا إرادة تقوم به، وهذا من أعظم الإلحاد فيها عقلاً، وشرعاً، ولغة، وفطرة، وهو يقابل إلحاد المشركين، فإن أولئك أعطوا أسماء وصفاته لآلهتهم، وهزلاء سلبوه صفات كماله، وجحدوها، وعظلوها، فكلّا هما ملحد في أسمائه ثم الجهمية وفروخهم متفاوتون في هذا الإلحاد، فمنهم الغالي، والمتوسط، والمنكوب.

وكل من جحد شيئاً عما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله؛ فقد أخذ في ذلك، فليستقل  
أو لينتكر.

وخامسها: تشبيه صفاته بصفات خلقه (تعالى الله عما يقول المتشبهون علواً كبيراً).  
فهذا الإلحاد في مقابلة إلحاد المغفلة، فإن أولئك نفوا صفة كماله، وجحدوها، وهؤلاء شبّهوا  
بصفات خلقه فجمعهم الإلحاد، وتفرقت بهم طرقه، ويرأى الله أتباع رسوله وورثته القائمين بستته  
عن ذلك كله، فلم يصفوه إلا بما وصف به نفسه، ولم يجحدوا صفاتـه، ولم يشبّهوا بصفاتـ  
خلقـه، ولم يعدلوا بها عما أزلـتـ عليه لفظـاً ولا معنـى بل أثبتـوا له الأسمـاء والصفـاتـ، ونفـوا عنـه  
مشابـهةـ المخلوقـاتـ فكانـ إثباتـهمـ بريـئـاً منـ التشـبيـهـ، وتـزيـيـنـهـ خـلـيـاً منـ التـعـطـيلـ، لاـ كـمـنـ شـبـهـ حتىـ  
كانـ بـعـدـ صـنـعاًـ، أـوـ عـطـلاـ جـنـاـ، كـانـ لـاـ بـعـدـ لـاـ عـدـمـاـ.

وأهل السنة وسط في التحل، كما أن أهل الإسلام وسط في الملل، تُوقَد مصايب معارفهم من شجرة مباركة، ويتونه، لا شرقية، ولا غربية؛ يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسيه نار، نور على نور، يهدي الله لنوره من يشاء، فسأل الله (تعالى) أن يهيدنا لنوره، ويسهل لنا السبيل إلى الوصول إلى مرضاته ومتابعه رسوله إنه قريب مجتب. اهـ «بدائع الفوائد» (١٧٩/١١)،  
انظر «مدارج السالكين» (٢٩/١).

## الفصل الثاني

قواعد في صفات الله (تعالى)



قال المؤلف (رحمه الله)

## الفصل الثاني

### قواعد في صفات الله (تعالى)

القاعدة الأولى: صفات الله (تعالى) كلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه<sup>(١)</sup>

كالحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والرحمة، والعزة،  
والحكمة، والعلو، والعظمة، وغير ذلك.

وقد دل على هذا السمع والعقل والفطرة:

أما السمع:

فمنه قوله (تعالى): ﴿لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ مَثُلُ السُّوءِ وَلَلَّهُ الْمُثْلُ الأَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [النحل: ٦٠]، والمثل الأعلى هو: الوصف  
الأعلى.

### الشرح

دليل السمع على أن الله (تعالى) موصوف بصفات الكمال قوله (تعالى):  
﴿لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ مَثُلُ السُّوءِ﴾ يعني : مثل النقص والعيب **﴿وَلَلَّهُ الْمُثْلُ الأَعْلَى﴾** ولم يقل: والله مثل الكمال، بل قال: **﴿الْمُثْلُ الأَعْلَى﴾** يعني:

(١) ذكرها ابن قيم الجوزية في «بدائع الفوائد» (١/١٧٧)، وانظر «مجموع الفتاوى» لشيخ الإسلام ابن تيمية (٦/٧١)، (٦/١٣٧).

الذى لا شيء فوقه، والمثل بمعنى الوصف الأعلى، فكل صفة اتصف الله بها فهي أعلى ما تكون من صفات الكمال.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

**وأما العقل:**

فوجده أن كل موجود حقيقة، فلا بد أن تكون له صفة. إما صفة كمال، وإما صفة نقص. والثاني باطل بالنسبة إلى الرب الكامل المستحق للعبادة؛ ولهذا أظهر الله (تعالى) بطلان الوهية الأصنام باتصافها بالنقص والعجز.

فقال (تعالى): ﴿وَمِنْ أَصْلَ مِمْنَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنِ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ﴾ [الأحقاف: ٥]. وقال (تعالى): ﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ يَخْلُقُونَ مَا لَا يَحْيَ أَحْيَاءً وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يَبْعَثُونَ﴾ [النحل: ٢٠ - ٢١].

وقال عن إبراهيم وهو يتحجج على أبيه: ﴿يَا أَبَتِ لَمْ تَعْبُدْ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبَصِّرُ وَلَا يُغَيِّنُ عَنِكَ شَيْئاً﴾ [مريم: ٤٢]، وعلى قومه: ﴿أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلَا يَضُرُّكُمْ أَفَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ أَفَلَّ تَعْقِلُونَ﴾ [الأنبياء: ٦٦ - ٦٧].

ثم إنه قد ثبت بالحسن والمشاهدة أن للمخلوق صفات كمال، وهي من الله (تعالى)، فمعطي الكمال أولى به.

### الشرح

فإذا قال لنا قائل: ما هو دليلكم على أن الله متصل بصفة الكمال؟

قلنا: كل موجود حقيقة لا بد له من صفة، فإذاً أن تكون صفة كمال، وإنما أن تكون صفة نقص، أما صفات النقص، فهي مستحيلة في حق الله (عز

وجل)، وأما صفات الكمال، فهي واجبة لله، فوجب أن يكون الله موصوفاً بصفات الكمال؛ لأنّه متّزه عن صفات النقص.

**فإن قال:** هذا الحسنه غير صواب؛ لأنّ الموجود قد يكون موصوفاً بصفات الكمال، أو صفات النقص، أو بصفة لا نقص فيها ولا كمال.

**قلنا:** هذا القسم الآخر غير صحيح؛ لأنّ الصفة التي لا كمال فيها، ولا نقص هي في الحقيقة: نقص؛ لأنّها لغو وعبث، فالكمال أن يكون الإنسان متصفًا بالصفات النافعة المفيدة، وما لا نفع فيه ولا ضرر، فهو داخل في صفات النقص؛ وللهذا قال النبي ﷺ - حاثاً على تكميل الإيمان: «من كان يؤمّن بالله واليوم الآخر؛ فليقل خيراً أو ليصمت»<sup>(١)</sup>.

### والدليل الثاني من العقل:

أنّ نقول: نحن نشاهد في المخلوق صفات كمال، والذي أعطاه هذا الكمال هو: الله (تعالى)، فمعطي الكمال؛ أولئك بالكمال، ومن كماله أنه أعطى الكمال، وهذا - أيضاً - دليل عقلي على ثبوت صفات الكمال لله (عز وجل)؛ وللهذا استدلّ الله (عز وجل) على بطلان ألوهية الأصنام؛ لأنّها ناقصة ، فقال (سبحانه وتعالى): ﴿وَمَنْ أَضَلُّ مِمْنَ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ﴾ [الأحقاف: ٥]. وقال (تعالى): ﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يَعْثُونَ﴾ [النحل: ٢٠ - ٢١]. وقال إبراهيم يجاج أباه: ﴿يَا أَبَتِ لَمْ تَعْبُدْ مَا لَا يُسْمِعُ وَلَا يُصْرِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيْئاً﴾ [مرثيا: ٤٢]، وقال محاجاً لقومه: ﴿أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلَا يَضُرُّكُمْ أَفَلَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾ [الأنبياء: ٦٦ - ٦٧].

(١) أخرجه البخاري (٦٤٧٥)، ومسلم (٤٧) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

فتبيّن بهذا: أنّ الرب لابد أن يكون كامل الصفات، وإلا لم يصح أن يكون ربًا.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما الفطرة:

ف لأن النّفوس السليمة محبولة مفطورة على محبة الله وتعظيمه وعبادته،  
وهل تحب وتعظم وتعبد إلا من علمت أنه متصرف بصفات الكمال الائقة  
بربوبيته وألوهيته؟

### الشرح

أي: أن الفطرة السليمة أو النّفوس المحبولة على الفطرة السليمة تحب الله،  
وتعظمه؛ لكماله، إذ إن المجهول لا يحب ولا يعظم، ومن علم نقصه؛ لا يُحب  
ولا يُعظم، فالفطرة (التي هي: محبة الله وتعظيمه) مبنية على أصل، وهو: علم  
الإنسان فطريًا بكمال صفات من يعبده (سبحانه وتعالى).



### قال المؤلف (رحمه الله)

وإذا كانت الصفة نقصاً لا كمال فيها فهي ممتنعة في حق الله (تعالى)  
كالموت والجهل، والنسيان، والعجز، والعمى، والصمم ونحوها؛ لقوله (تعالى):  
﴿وَتَوَكَّلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ﴾ [الفرقان: ٥٨]. وقوله عن موسى: ﴿فِي  
كِتَابٍ لَا يَضُلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسِي﴾ [طه: ٥٢]. وقوله: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ  
شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ﴾ [فاطر: ٤٤]. وقوله: ﴿أَمْ يَحْسِبُونَ أَنَّا لَا  
نَسْمَعُ سِرِّهِمْ وَنَجْوَاهُمْ بَلَى وَرَسَلْنَا لِدِيْهِمْ يَكْتُبُونَ﴾ [الزخرف: ٨٠]. وقال النبي

(عَنْهُ) في الدجال: «إنه أعمور وإن ربكم ليس بأعمور»<sup>(١)</sup>. وقال: «أيها الناس، اربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم، ولا غائبًا»<sup>(٢)</sup>.

## الشرح

فقوله عن موسى: «فِي كِتَابٍ لَا يَضْلُلُ رَبِّي وَلَا يَنْسَى» [طه: ٥٢] نفي الجهل والنسيان، قوله: «أَمْ يَحْسِبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سَرَّهُمْ وَنَجْوَاهُمْ بِلَى وَرَسُولَنَا لَدَهُمْ يَكْتُبُونَ» نفي الصمم، قوله: «وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ» نفي العجز.

وقول النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) في الدجال: «إنه أعمور، وإن ربكم ليس بأعمور» هذا نفي العمى.



## قال المؤلف (رحمه الله)

وقد عاقب الله (تعالي) الواصفين له بالنقص، كما في قوله (تعالي): «وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلْتُ أَيْدِيهِمْ وَلَعْنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدُاهُ مَبْسوطَاتٌ يُنْفِقُ كِيفَ يَشَاءُ» [المائدة: ٦٤].

وقوله: «لَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَاءُ سَنَكْبُ مَا قَالُوا وَقَتَلْهُمُ الْأَنْبِيَاءُ بِغَيْرِ حَقٍّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ» [آل عمران: ١٨١].

ونزه نفسه عما يصفونه به من النقصان، فقال سبحانه: «سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ

(١) أخرجه البخاري (٧١٣١)، ومسلم (٢٩٣٣) من حديث أنس بن مالك، قال: قال النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «ما بُعْثَنَبِي إِلَّا أَنْذَرَ أَمْتَهُ الْأَعْمُورُ الْكَذَابُ، أَلَا إِنَّهُ أَعْمُورٌ، إِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بِأَعْمُورٍ، إِنَّ بَنِي عَبْنِي مَكْتُوبٌ: كَافِرٌ».

(٢) أخرجه البخاري (٦٣٨٤)، ومسلم (٤٠٢٧) من حديث أبي موسى الأشعري.

العزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ \* وَسَلَامٌ عَلَى الْمَرْسَلِينَ \* وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ»  
[الصفات: ١٨٠ - ١٨٢].

وقال (تعالى): «مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَّهَبَ كُلُّ إِلَهٍ  
بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَّ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ» [المؤمنون: ٩١].

وإذا كانت الصفة كمالاً في حال، ونقصاً في حال، لم تكن جائزة في حق  
الله ولا ممتنعة على سبيل الإطلاق، فلا تثبت له إثباتاً مطلقاً، ولا تنفي عنه نفياً  
مطلقاً بل لابد من التفصيل:

فتتجوز في الحال التي تكون كمالاً، وتمتنع في الحال التي تكون نقصاً وذلك  
كالمكر، والكيد، والخداع، ونحوها.

فهذه الصفات تكون كمالاً إذا كانت في مقابلة من يعاملون الفاعل بمثلها؛  
لأنها حينئذ تدل على أن فاعلها قادر على مقابلة عدوه بمثل فعله أو أشد.

وتكون نقصاً في غير هذه الحال، ولهذا لم يذكرها الله (تعالى) من  
صفاته على سبيل الإطلاق وإنما ذكرها في مقابلة من يعاملونه ورسله بمثلها.

كقوله (تعالى): «وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ» [الأنفال:

.. [٣٠]

وقوله: «إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا \* وَأَكِيدُ كَيْدًا» [الطارق: ١٥ ، ١٦].

وقوله: «وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدِرُ جَهَنَّمَ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ \* وَأَمْلَى  
لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ» [الأعراف: ١٨٢ - ١٨٣].

وقوله: «إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ» [النساء: ١٤٢].

وقوله: «قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِئُونَ \* اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ»  
[البقرة: ١٥ ، ١٤].

ولهذا لم يذكر الله أنه خان من خانوه فقال (تعالى): «وَإِنْ يُرِيدُوا  
خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُوا اللَّهَ مِنْ قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ» [الأنفال: ٧١].

فالـ: «فَأَمْكُنْ سِهْم» ولم يقلـ: فخانهمـ: لأنـ الخيانة سدحةـ خـيـءـةـ الـاتـمانـ، وـهـيـ صـفـةـ ذـمـ مـطـلـقاـ.

وبـذاـ، عـرـفـ أنـ قـوـلـ بـعـضـ العـوـامـ: «خـانـ اللـهـ مـنـ يـخـونـ» منـكـرـ فـاحـشـ،  
يـجـبـ النـهـيـ عـنـهـ.

## الشرح

بعـضـ النـاسـ يـقـولـ: «خـانـ اللـهـ مـنـ يـخـونـ» أوـ «يـخـونـيـ اللـهـ إـنـ خـتـكـ»!  
وهـذـاـ لـاـ يـجـوزـ؛ لأنـ الخـيـانـةـ خـدـعـةـ فـيـ مقـامـ الـاتـمانـ، وـالـخـيـانـةـ صـفـةـ ذـمـ.

وـقـدـ سـبـقـ لـنـاـ فـيـ القـاعـدـةـ الـأـوـلـىـ أـنـ صـفـاتـ اللـهـ (ـتـعـالـىـ)ـ كـلـهـ صـفـاتـ كـمـالـ،  
وـأـنـ الصـفـاتـ مـنـ حـيـثـ هـيـ صـفـاتـ: مـنـهـاـ صـفـاتـ كـمـالـ عـلـىـ الإـطـلـاقـ، وـمـنـهـاـ  
صـفـاتـ نـقـصـ عـلـىـ الإـطـلـاقـ، وـمـنـهـاـ مـاـ يـكـوـنـ نـقـصـاـ فـيـ حـالـ وـكـمـالـاـ فـيـ حـالـ.  
فـالـذـيـ هـوـ كـمـالـ عـلـىـ الإـطـلـاقـ؛ ثـابـتـ اللـهـ (ـعـزـ وـجـلـ).

وـالـذـيـ هـوـ نـقـصـ عـلـىـ الإـطـلـاقـ؛ يـمـتـنـعـ عـلـىـ اللـهـ (ـعـزـ وـجـلـ).

وـالـذـيـ هـوـ كـمـالـ فـيـ حـالـ، دـوـنـ حـالـ، يـوـصـفـ بـهـ فـيـ حـالـ الـكـمـالـ، دـوـنـ  
حـالـ النـقـصـ، فـهـذـهـ قـاعـدـةـ عـامـةـ.

وـلـيـسـ كـلـ كـمـالـ فـيـ الـمـخـلـوقـ كـمـالـاـ فـيـ اللـهـ، وـلـيـسـ كـلـ كـمـالـ فـيـ اللـهـ كـمـالـاـ  
فـيـ الـمـخـلـوقـ، فـمـثـلاـ التـكـبـرـ، صـفـةـ كـمـالـ فـيـ اللـهـ، وـفـيـ الـمـخـلـوقـ صـفـةـ نـقـصـ،  
وـالـأـكـلـ وـالـشـرـبـ وـالـنـكـاحـ صـفـةـ كـمـالـ لـلـإـنـسـانـ، وـصـفـةـ نـقـصـ بـالـنـسـبـةـ لـلـهـ؛ وـلـهـذـاـ  
يـنـزـهـ اللـهـ عـنـهـ، فـالـكـمـالـ الـمـطـلـقـ غـيرـ النـسـبـيـ ثـابـتـ اللـهـ عـلـىـ الإـطـلـاقـ، وـالـنـقـصـ  
الـمـطـلـقـ يـنـزـهـ اللـهـ عـنـهـ<sup>(١)</sup>.



(١) انظر الرسالة الاكمالية لشيخ الاسلام ابن تيمية ، وهي ضمن مجموع الفتاوى الجزء السادس (صفحة ٦٨ إلى صفحة ١٤٤).

### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الثانية: باب الصفات أوسع من باب الأسماء<sup>(١)</sup>

وذلك لأن كل اسم متضمن لصفة كما سبق في القاعدة الثالثة من قواعد الأسماء، ولأن من الصفات ما يتعلق بأفعال الله (تعالى)، وأفعاله لا متهي لها، كما أن أقواله لا متهي لها، قال الله (تعالى): ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةً أَبْحُرٍ مَا نَفَدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ [لقمان: ٢٧].

**ومن أمثلة ذلك:**

أن من صفات الله (تعالى) المجيء، والإتيان، والأخذ والإمساك، والبطش، إلى غير ذلك من الصفات التي لا تُحصى. كما قال (تعالى): ﴿وَجَاءَ رَبِّكَ﴾ [الفجر: ٢٢].

(١) انظر لهذه القاعدة «مدارج السالكين» (٤١٥/٣).

قال ابن قيم الجوزية (رحمه الله):

فإن الفعل أوسع من الاسم؛ ولهذا أطلق الله على نفسه أفعالاً، لم يتسم منها بأسماء الفاعل، كـ: «أراد، وشاء، وأحدث» ولم يسم بـ«المريد، والشائي، والمحدث» كما لم يسم نفسه بالصانع، والفاعل، والمتقن، وغير ذلك من الأسماء التي أطلق أفعالها على نفسه، فباب الأفعال أوسع من باب الأسماء.

وقد أخطأ - أتبيح الخطأ - من اشتغل له من كل فعل اسمًا، وبلغ بأسمائه زيادة على الألف، فسماه: «المأكرا، والمخادع، والغافن، والكافد...» ونحو ذلك. وكذلك باب الإخبار عنه بالاسم أوسع من تسميته به، فإنه يخبر عنه بأنه شيء موجود ومذكور، ومعلوم، ومراد، ولا يسمى بذلك.

وقال: ﴿هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيهِمُ اللَّهُ فِي ظُلْلٍ مِّنَ الْغَمَامِ﴾ [البقرة: ٢١].

قال: ﴿فَاخْذُهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ﴾ [آل عمران: ١١].

قال: ﴿وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقْعُ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ﴾ [الحج: ٦٥].

قال: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ﴾ [البروج: ١٢].

قال: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ [البقرة: ١٨٥].

قال النبي ﷺ: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا»<sup>(١)</sup>.

فنصف الله (تعالى) بهذه الصفات على الوجه الوارد، ولا نسميه بها، فلا نقول إن من أسمائه الجائئ، والآتي، والأخذ، والمسك، والباطش، والمريد، والنازل، ونحو ذلك، وإن كنا نخبر بذلك عنه ونصفه به<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه البخاري (١١٤٥)، ومسلم (٧٥٨) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه). قال: قال رسول الله ﷺ: «ينزل ربنا (بارك وتعالى) كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر، يقول: من يدعوني فأستجيب له، من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفر له».

(٢) واعلم أنه وقد تقرر عند العلماء الأمور التالية:

١ - أن النصوص جاءت بثلاثة أبواب هي: «باب الأسماء»، «باب الصفات»، و«باب الإخبار».

٢ - أن باب الأسماء هو أخص تلك الأبواب، فما صح اسمًا صحة صفة، وصح خبراً، وليس العكس.

٣ - باب الصفات أوسع من باب الأسماء، فما صح صفة، فليس شرطاً أن يصح اسمًا، فقد يصبح وقد لا يصح، مع أن الأسماء جميعها مشتقة من صفاته.

٤ - أن ما يدخل في باب الإخبار عنه (تعالى) أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصفاته، فالله يخبر عنه بالاسم وبالصفة، وبما ليس باسم ولا صفة كاللفاظ: «الشيء» و«الموجود» و«القائم بنفسه» و«المعلوم» فإنه يخبر بهذه اللفاظ عنده، ولا تدخل في أسمائه الحسنة وصفاته العليا.

إن باب الأسماء والصفات توثيقيان:

فالإعلال في إثبات الأسماء والصفات أو نفيهما عن الله (تعالى) هو كتاب الله وسنة نبيه ﷺ، فما ورد إثباته من الأسماء والصفات في القرآن والسنة الصحيحة فيجب إثباته، وما ورد نفيه =

## الشرح

هذه قاعدة مهمة، وهي أن باب الإخبار أوسع من باب الأسماء - أو من باب التسمية<sup>(١)</sup>.

فنحن نصف الله (تعالى) بأنه يأخذ، ويبيطش، ويريد، ويتكلم، ويجيء، ويأتي، ويishi، وما أشبه ذلك، ولكننا لا نسمي بهنّا؛ لأننا كلما سميّناه باسم فإن ذلك يتضمن وصفه بما دل عليه الاسم من الصفة كما سبق، فإن الإيمان بالاسم يحتاج إلى الإيمان بالاسم اسمًا لله بما تضمنه من صفة، وبما تضمنه من أثر وحكم إن كان متعدّياً.

= فيما؛ فيجب نفيه.

وأما ما لم يرد إثباته ونفيه فلا يصح استعماله في باب الأسماء والصفات إطلاقاً.

**قال الإمام أحمد (رحمه الله):**

«لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله ﷺ، لا تتجاوز القرآن والسنة».

**وقال شيخ الإسلام ابن تيمية:**

وطريقة سلف الأمة وأئتها أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله ﷺ.

**أما باب الإخبار فالسلف لهم فيه قولان:**

القول الأول: أن باب الإخبار توثيقي، فإن الله لا يُخْبِرُ عنه إلا بما ورد به النص، وهذا يشمل الأسماء والصفات، وما ليس باسم ولا صفة مما ورد به النص كـ «الشيء» وـ «الصنع» ونحوها.

وأما ما لم يرد به النص فإنهم يعنون استعماله.

القول الثاني: إن باب الإخبار لا يشترط فيه التوثيق، فما يدخل في الإخبار عنه (تعالى) أوسع مما يدخل في باب أسمائه وصفاته، كـ «الشيء»، وـ «الموجود» وـ «القائم بنفسه»، فإنه يخبر به عنه، ولا يدخل في أسمائه الحسنى وصفاته العليا، فالإخبار عنه قد يكون باسم حسن، أو باسم ليس بحسين، أي: باسم لا ينافي الحسن، ولا يجب أن يكون حسناً، ولا يجوز أن يخبر عن الله باسم سمين، فيخبر عن الله بما لم يرد إثباته ونفيه بشرط أن يستفصل عن مراد المتكلم فيه، فإن أراد به حقاً يليق بالله (تعالى) فهو مقبول، وإن أراد به معنٍ لا يليق بالله (عز وجل) وجب رده.

انظر: «الصفات الإلهية» د. محمد بن خليفة التميمي (ص ٤٠).

(١) انظر: «بدائع الفوائد» (١٦٩/١).

قال المؤلف (رحمه الله)

**القاعدة الثالثة: صفات الله (تعالى) تنقسم إلى قسمين:  
ثبوتية، وسلبية<sup>(١)</sup>**

الشرح

قال بعض الناس: إن الأولى أن تعبّر بـ: «ثبوتية ومنفية»؛ لأنّ التي وصف الله بها نفسه إما مثبتة، وإما منافية، ولكن الصواب أنه لا فرق؛ لأنَّ السلب والنفي معناهما واحد، فإذا قلت: فلان لم يقم. فالمعنى: أنه مسلوبٌ عنه القيام، أي: منفي عنه، ولا إشكال في ذلك.

\* \* \*

قال المؤلف (رحمه الله)

فالثبوتية:

ما أثبته الله (تعالى) لنفسه في كتابه، أو على لسان رسوله صلى الله عليه وسلم، وكلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه، كالحياة والعلم، والقدرة، والاستواء على العرش، والتزول إلى السماء الدنيا، والوجه، واليدين، ونحو ذلك.

فيجب إثباتها لله (تعالى) حقيقة على الوجه اللائق به بدليل السمع والعقل.

(١) ذكرها شيخ الإسلام في «التدميرية» (ص ٤١)، وأiben قيم الجوزية في «مدارج السالكين» (٣/٢٣٤).

**أما السمع:**

فمنه قوله (تعالى): ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلِهِ وَمَنْ يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦].  
فالإيمان بالله يتضمن: الإيمان بصفاته.

والإيمان بالكتاب الذي نزل على رسوله يتضمن: الإيمان بكل ما جاء فيه من صفات الله.

وكون محمد صلى الله عليه وسلم رسوله يتضمن: الإيمان بكل ما أخبر به عن مرسليه، وهو الله - عز وجل.

**وأما العقل:**

ف لأن الله (تعالى) أخبر بها عن نفسه، وهو أعلم بها من غيره، وأصدق قيلاً، وأحسن حديثاً من غيره، فوجب إثباتها له كما أخبر بها من غير تردد، فإن التردد في الخبر إنما يأتي حين يكون الخبر صادراً من يجوز عليه الجهل، أو الكذب، أو العي بحيث لا يفصح بما يريد، وكل هذه العيوب الثلاثة ممتنعة في حق الله (عز وجل) فوجب قبول خبره على ما أخبر به.

**الشرح**

أما دلالة السمع على وجوب ثبوت ما أخبر الله به عن نفسه في كتابه أو أخبر به رسوله ﷺ فواضحة؛ فإن الله (تعالى) أنزل الكتاب على محمد ﷺ، فالإيمان بالكتاب إيمان بمن أنزله، والإيمان بالرسول ﷺ إيمان بمن أرسله، فلا جرم أنه يجب الإيمان بكل ما جاء في الكتاب والسنة من أسماء الله وصفاته.

**أما دلالة العقل على ذلك:**

أن الله أخبر بهذه الصفات عن نفسه، وهو أعلم بنفسه من غيره.

ولهذا فأيُّ إنسان يحاول إنكار صفة من صفات الله، قلنا له: هل أخبر الله بها عن نفسه؟ فإن قال: لا، فقد كذب، وإن قال: نعم، قلنا له: أنت أعلم أَمَّا الله؟ فإن قال: أنا أعلم؛ فقد كفر، وإن قال: الله أعلم، قلنا: إِذَا يجُب عليك أن تؤمن بها؛ لأن الله (تعالى) أعلم بنفسه وهو أصدق قيلاً.

فما أخبر الله به عن نفسه؛ فهو صدق؛ لأن الله (تعالى) أصدق كلاماً وأحسن قيلاً من غيره، وأحسن الحديث يكون بالبلاغة والفصاحة، فكلام الله (عز وجل) أحسن الكلام في وضوحه وبيانه وفصحته.

فقد اجتمع في حق الله (تعالى) كمال الكمال من كل وجه؛ من حيث العلم، والصدق، والبيان، ولهذا يقول المؤلف: «إن التردد في الخبر إنما يتأنى حين يكون الخبر صادراً من يجوز عليه الجهل والكذب والعي».

فالجهل، ضده العلم. والكذب، ضده الصدق. والعي، ضده البيان والفصاحة، فلو جاء رجل *نجار* إلى مريض فوضع يده على بطنه، ولس صدره، وجبهته، وضغط عليها ثم قال: هذا المريض فيه الداء *الفلاني*. فإننا لا نصدقه؛ لأنَّه جاهل بهذه الصناعة، لكنه لو قال: هذا الخشب لا يصلح أن يجعله باباً؛ لقولنا قوله إذا كان صدوقاً.

ولو جاءنا طبيب جيد، ماهر، وجعل يتحسس المريض ليرى ما به من داء، ثم قال: هذا المريض يحتاج إلى علاج طويل، يتتكلف عليك خمسين ألفاً، فلو كان هذا الطبيب غير موثوق به من جهة الخبر؛ لكان من الممكن أن يكون قد ابتغى بقوله هذا كثرة الدرهم لا إبراء المريض.

ولو جاءنا رجل ثالث، عالم، وصادق، لكنه هنديٌّ، لا نفهم كلامه؛ لأنَّا عرب، وشخص المرض، وأخبرنا به، لما فهمنا منه شيئاً، وإذا لن نثق بما قال؛ لأن كلامه يفتقر إلى الفصاحة والبيان.

وإذا تأملنا (بعد ذلك) كلام الله (تعالى) عن نفسه، وعن غيره؛ لوجدنـاه

كلامًا صادرًا عن علم، ولا شك، وعن صدق ولا شك، وفي أحسن ما يكون من البلاغة والفصاحة والبيان، ولا شك - أيضًا - فهل يبقى بعد ذلك كله تردد في اعتقاد ما يدل عليه كلام الله؟ والله لا يبقى ترددًّا إطلاقًا في أن نعتقد ما دل عليه هذا الكتاب العزيز.

**ولهذا نقول:**

إنما يتأنى التردد حين يكون الخبر صادرًا من يجوز عليه الجهل، أو الكذب، أو العيُّ، بحيث لا يفصح بما يريد، وكل هذه العيوب ممتنعة في حق الله تعالى)، فوجب قبول خبره على ما أخبر به، وهذا دليل عقلي.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وهكذا نقول فيما أخبر به النبي ﷺ عن الله تعالى، فإن النبي ﷺ أعلم الناس بربه وأصدقهم خبراً وأنصحهم إرادة، وأفصحهم بيانًا، فوجب قبول ما أخبر به على ما هو عليه.

### الشرح

فإذا قال قائل: في قوله (تعالى): ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: ٥]، أن معناه: «استولى» قلنا له: ائت بدليل، هذا خبر صادر عن الله وهو عالم بذلك، وهذه الكلمة وردت في القرآن في سبعة مواضع، ليس فيها ولو موضع واحد قال الله فيه: «استولى» فلو كان الله أراد بـ«استوى»: «استولى» لكان كلامه غير فصيح؛ إذ إن «استولى» غير «استوى» فإذا أراد بهذا اللفظ غير ظاهره ولم يخبر عن مراده هذا ولو في موضع واحد، علم أنه لا يريد هذا المعنى، فتفسيرك «استوى» يعني «استولى» يقتضي أن يكون كلام الله ناقصاً من حيث البيان والفصاحة؛ لأن التعبير بهذا عن هذا بدون قرينة وب بدون أن تأتي ولو مرة واحدة بهذا المعنى الذي ابتكرته لا شك أنه خلاف الفصاحة والبيان.

والله (عز وجل) يقول في كتابه : ﴿يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيْكُمْ﴾ [النساء: ٢٦]، ولم يقل : ليعمي عليكم .

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### والصفات السلبية :

ما نفاه الله (سبحانه) عن نفسه في كتابه ، أو على لسان رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) ، وكلها صفات نقص في حقه كالموت ، والنوم ، والجهل ، والنسوان ، والعجز ، والتعب .

### الشرح

هذه الصفات السلبية يجب نفيها عن الله ، لكن ليس الواجب مجرد نفيها فقط ، بل الواجب اعتقاد ضدها ، فمثلاً : ﴿لَا تَأْخُذْهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ﴾ [البقرة: ٢٥٥] ، لا يكفي في الاعتقاد أن نقول : إن الله لا ينام ، حتى نعتقد أنه لا ينام لكمال حياته وقيوميته ، لا مجرد أنه لا ينام فقط ، لأننا نقول : إن كلمة «لا ينام» مجرد انتفاء النوم ، وهذا في حد ذاته ليس كمالاً .

وكذلك - أيضاً - قوله (تعالى) : ﴿وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبٍ﴾ [ق: ٣٨] ، أي : من تعب ، وإعياء ، فلا يكفي هنا أن نؤمن بأن الله (تعالى) لم يتعب فقط ، بل يجب أن نؤمن بأنه لم يتعب لكمال قوته .

إذاً يجب أن تعتقدوا أن ما نفاه الله عن نفسه ، لا يكفي أن نعتقد انتفاء هذا المنفي فقط ، بل لابد من أن نضيف إلى ذلك إثبات كمال الضد .

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

فيجب نفيها عن الله (تعالى) - لما سبق - مع إثبات صدتها على الوجه الأكمل، وذلك لأن ما نفاه الله (تعالى) عن نفسه فالمراد به بيان انتفاءه لثبت كمال صدته، لا لمجرد نفيه؛ لأن النفي ليس بكمال، إلا أن يتضمن ما يدل على الكمال.

## الشرح

يقول شيخ الإسلام (رحمه الله):

لأن النفي عدم، والعدم ليس بشيء، أي: المعدوم ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون كمالاً، فإذا كان العدم ليس بشيء، فكيف يكون مدحًا وهو ليس بشيء؟ إذاً فهذا متضمن لإثبات وإلا لم يكن مدحًا<sup>(١)</sup>.

(١) يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في الرسالة التمهيدية، (ص ٤١):

«وبنعني أن يعلم أن النفي ليس فيه مدح، ولا كمال، إلا إذا تضمن إثباتاً، وإن مجرد النفي ليس فيه مدح، ولا كمال؛ لأن النفي المحسن: عدم محسن، والعدم المحسن، ليس بشيء، وما ليس بشيء فهو كما قيل: ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون مدحًا أو كمالاً، ولأن النفي المحسن يوصف به المعدوم والممتنع، والمعدوم والممتنع لا يوصف بمدح ولا كمال؛ فلهذا كان عامة ما وصف الله به نفسه من النفي متضمناً لإثبات المدح».

كتوله: «الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم» إلى قوله: «ولا ينوده حفظهما» فمعنى السنة والنوم يتضمن كمال الحياة، والقيام، فهو مبين لكمال أنه الحي القيوم، وكذلك قوله: «ولا ينوده حفظهما» أي: لا يكرره<sup>(٢)</sup> ولا يشقه، وكذلك مستلزم لكمال قدرته، وتمامها، وبخلاف المخلوق القادر إذا كان يقدر على الشيء ب النوع كلفة ومشقة، فإن هذا نقص في قدرته وعيوب في قوته، وكذلك قوله: «لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض» [سبا : ٣] فإن نفي العزوب مستلزم لعلمه بكل ذرة في السموات والأرض.

وكذلك قوله: «ولقد خلقنا السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام وما مسنا من لغوب» [ق: ٣٨]

(٢) قال ابن الأثير في «النهاية» كرّأه الغم يكرّره وأكرّره، أي: اشتد عليه وبلغ منه المشقة.

### قال المؤلف (رحمه الله)

وذلك لأن النفي عدم، والعدم ليس بشيء، فضلاً عن أن يكون كمالاً، ولأن النفي قد يكون لعدم قاباية المحل له، فلا يكون كمالاً كما لو قلت: الجدار لا يظلم. وقد يكون للعجز عن القيام به فيكون نقصاً، كما في قول الشاعر:

**قبيلة لا يغدرون بذمة      ولا يظلمون الناس حبة خردل**

وقول الآخر:

لكن قومي وإن كانوا ذوى حسب      ليسوا من الشر في شيء وإن هانا

### الشرح

والبيت الذي يلي الأخير هو قول الشاعر:

**يجزون من ظلم أهل الظلم مغفرة      ومن إساءة أهل السوء إحساناً**  
أي: إذا ظلمهم أحد قالوا: غفر الله لنا ولك، وذلك حتى لا يسيء إليهم  
إساءة أكبر، وهؤلاء مذمومون، ولهذا قال بعده:

= فإن نفي مس اللغوب الذي هو التعب والإعياء دل على كمال القدرة ونهاية القوة بخلاف المخلوق الذي يلحقه من التعب والكلال ما يلحقه.

وكذلك قوله: **﴿لا تدركه الأ بصار﴾** [الأنعام: ١٠٣]، إنما نفي الإدراك، الذي هو الإحاطة، كما قاله أكثر العلماء، ولم ينف مجرد الرؤية؛ لأن المعدوم لا يُرى، وليس في كونه لا يرى مدح إذ لو كان كذلك لكان المعدوم معدوماً، وإن المدح في كونه لا يحيط به، وإن رؤى كما أنه لا يحيط به، وإن علم فكما أنه إذا علم لا يحيط به علمًا، فكذلك إذا رأى، لا يحيط به رؤية، فكان في نفي الإدراك من إثبات عظمته ما يكون مدحًا وصفة كمال، وكان ذلك دليلاً على إثبات الرؤية لا على نفيها، لكنه دليل على إثبات الرؤية مع عدم الإحاطة.

هذا هو الحق الذي اتفق عليه سلف الأمة وأئمتها، وإذا تأملت ذلك: وجدت كل نفي لا يستلزم ثبوتاً هو مما لم يصف الله به نفسه، فالذين لا يصفونه إلا بالسلوب: لم يثبتوا في الحقيقة إليها محموداً، بل ولا موجوداً.

فليت لِي بِهِمْ قَوْمًا إِذَا رَكِبُوا شَنَوا إِلَيْغَارَةً فَرَسَانًا وَرَكَبَانًا

والخلاصة:

أن الله (تعالى) لا يوصف بالنفي المحسن، لما يلي:

**أولاً:** لأن النفي المحسن عدم، والعدم ليس بشيء فضلاً عن أن يكون كمالاً.

**ثانياً:** لأن نفي الشيء عن الشيء قد يكون لعدم قابليته له، لا لكماله الذي أوجب أن يتغى عنه، مثل قولنا: الجدار لا يظلم.

**ثالثاً:** أن النفي قد يكون للعجز عن هذا المنفي، فيكون النفي حيئاً نقصاً، فإذا قلت: هذا الرجل لا يغدر في عهده، فهو بهذا يتحمل أنه لا يغدر لكمال وفائه، وحيئاً يكون هذا مدحًا فيه، ويحتمل أن يكون عدم غدره لكونه غير قادر، أو لأنه إذا غدر هذه المرة انكبوا عليه مرات ومرات حتى أتلفوه، وهنا يكون هذا ذمياً فيه.

والحاصل:

أنه يجب علينا نحو صفات الله التي نفاه الله عن نفسه أن نؤمن بانتفائتها لا لمجرد الانتفاء، ولكن لإثبات كمال ضدها، وحيئاً تكون هذه الصفة صفة كمال.



### قال المؤلف (رحمه الله)

مثال ذلك: قوله (تعالى): ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ﴾

[الفرقان: ٥٨].

فنفي الموت عنه يتضمن كمال حياته.

مثال آخر: قوله (تعالى): ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٤٩].

نفي الظلم عنه يتضمن كمال عدله.

مثال ثالث: قوله (تعالى): ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ﴾ [فاطر: ٤٤].

فنفي العجز عنه يتضمن كمال علمه وقدرته. ولهذا قال بعده: ﴿إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا﴾ [فاطر: ٤٤].

لأن العجز سببه إما الجهل بأسباب الإيجاد، وإما قصور القدرة عنه فلكمال علم الله (تعالى) وقدرته لم يكن ليعجزه شيء في السموات ولا في الأرض. وبهذا المثال علمنا أن الصفة السلبية قد تتضمن أكثر من كمال.



### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الرابعة الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال

فكما كثرت وتنوعت دلالتها ظهر من كمال الموصوف بها ما هو أكثر.

ولهذا كانت الصفات الثبوتية التي أخبر الله بها عن نفسه أكثر بكثير من الصفات السلبية، كما هو معلوم<sup>(١)</sup>.

### الشرح

يجب أن نتبه لكلمة: «ظهر من كمال الموصوف» ، فلم يقل: حصل للموصوف؛ لأن كمال الله (تعالى) حاصل، سواء علمناه، أو لم نعلمه، لكن كلما تعددت ظهر لنا من صفات كماله ما لم يكن ظاهراً من قبل، أما إذا قال: لأنه كلما كثرت وتنوعت دلالتها حصل من الموصوف هناك ما لم يحصل من قبل، لو قال ذلك؛ لصار هذا بالنسبة لصفات الله غير سديد.

والصفات الثبوتية أكثر من الصفات السلبية بكثير؛ لأنها تدل على مدح، ولذلك لو أنك وقفت أمام ملك من الملوك، وقلت: أنت الكريم بلا شح، أنت الشجاع بلا جبن، أنت الجمود بلا قلة، أنت القوي بلا ضعف، وما أشبه ذلك؛ لكن هذا بالنسبة له محبوبًا مرادًا، أما لو قلت له: أنت لست بزبال، ولا كساح، ولا غسال ثياب، ولا كناس، ولا خدام، ولا طباخ، وما أشبه ذلك؛

---

(١) انظر «الرسالة التدمرية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص ١١)، و«الصفدية» (ص ١٤٣).

لكان هذا بالنسبة له مكروراً، مع العلم بأن المعطلة يركزون على صفات النفي ولا يقولون شيئاً عن صفات الإثبات؛ لأنهم (والعياذ بالله) يعتقدون أن صفات الإثبات تنتهي التمثيل، وبيانات النفي تنتهي العدم، وليس فيها تمثيل<sup>(١)</sup>.

(١) قال ابن أبي العز الخنفي في «شرح العقيدة الطحاوية» (٦٨/١) لكمال قدرته. قال (تعالى): ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ [البقرة: ٢٠]. ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِرًا﴾ [الكهف: ٤٥]. ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهَا قَدِيرًا﴾ [فاطر: ٤٤]. ﴿وَسَعَ كَرَسِيهِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَا يَنْهَا حَفَظَهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. لا ينوه أي: لا يكرهه ولا ينفعه ولا يعجزه. فهذا النفي لثبت كمال ضده، وكذلك كل نفي يأتي في صفات الله (تعالى) في الكتاب والسنة إنما هو لثبت كمال ضده، كقوله (تعالى): ﴿وَلَا يَظْلِمُ رِبُّكَ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٤٩]، لكمال عدله. ﴿لَا يَعْزَبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ﴾ [سباء: ٣]، لكمال علمه. قوله (تعالى): ﴿وَمَا مَسَّنَا مِنْ لَعْنَبٍ﴾ [لق: ٣٨]، لكمال قدرته. ﴿لَا تَأْخُذْهُ سَيْنَةٌ وَلَا نُومٌ﴾ [البقرة: ٢٥٥] لكمال حياته وقيوميته. ﴿لَا تَدْرِكُهُ الأَبْصَارُ﴾ [الأنعام: ١٠٣]، لكمال جلاله وعظمته وكبرياته، وإن فالنفي الصرف لا مدح فيه، إلا ترى أن قول الشاعر:

قُبَيْلَةٌ لَا يَغْدُرُونَ بِذَمَّةٍ      وَلَا يَظْلَمُونَ النَّاسَ حَبَّةً خَرَدَلَ

لما افترن بنفي الغدر والظلم عنهم ما ذكره قبل هذا البيت وبعده، وتصغيرهم بقوله: قُبَيْلَةٌ علم أن المراد عجزهم وضعفهم، لا كمال قدرتهم. قوله الآخر:

لِكْنَ قَوْمِي وَإِنْ كَانُوا ذُوِي عَدْدٍ      لَيْسُوا مِنَ الشَّرِّ فِي شَيْءٍ وَإِنْ هَانَا

لما افترن بنفي الشر عنهم ما يدل على ذمهم، علم أن المراد عجزهم وضعفهم أيضاً.

ولهذا يأتي الإثبات للصفات في كتاب الله مفصلاً، والنفي مجملأً، عكس طريقة أهل الكلام المذموم: فإنهم يأتون بالنفي المفصل والإثبات المجمل، يقولون: ليس بجسم ولا شبح ولا جثة ولا صورة ولا لحم ولا دم ولا شخص ولا جوهر ولا عرض ولا بذى لون ولا طعم ولا رائحة، ولا مجسة ولا بذى حرارة ولا برودة ولا رطوبة ولا بيوسسة ولا طول ولا عرض ولا عمق ولا اجتماع ولا افتراق، ولا يتحرك ولا يسكن ولا يتبعض، وليس بذى أبعاض وأجزاء وجوارح وأعضاء، وليس بذى جهات، ولا بذى يمين ولا شمال وأمام وخلف وفوق وتحت، ولا يحيط به مكان ولا يجري عليه زمان ولا يجوز عليه الماسة ولا العزلة ولا الحلول في الأماكن، ولا يوصف بشيء من صفات الخلق الدالة على حدوثهم، ولا يوصف بأنه متنه، ولا يوصف بمساحة ولا ذهاب في الجهات وليس بمحدود، ولا والد ولا مولود، ولا تحيط به القدر ولا تحجبه =

### قال المؤلف (رحمه الله)

أما الصفات السلبية فلم تذكر غالباً إلا في الأحوال التالية:  
الأولى: بيان عموم كماله.

كما في قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَد﴾ [الإخلاص: ٤].

### الشرح

أما قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، فلم يقل (عز وجل): ليس كمثله شيء في كذا وكذا من صفات العيوب، بل عمد النفي، فالنفي هنا مجمل، وهذا مدح بلا شك، أما النفي المفصل فهو العيب حقاً.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الثانية: نفي ما ادعاه في حقه الكاذبون.  
كما في قوله: ﴿أَنْ دَعَوَا لِرَحْمَنَ وَلَدًا \* وَمَا يَنْبَغِي لِرَحْمَنَ أَنْ يَتَخَذِّلَ وَلَدًا﴾ [مريم: ٩١ ، ٩٢].

### الشرح

فقد نفى هنا الولد، وهذا النفي نفيٌ خاص، وقد قلنا إن النفي الخاص

= الاستار، إلى آخر ما نقله أبو الحسن الأشعري (رحمه الله) عن المعتزلة.  
وفي هذه الجملة حق وباطل. ويظهر ذلك ملء يعرف الكتاب والسنة. وهذا النفي المجرد مع كونه  
لا مدح فيه، فيه إساءة أدب، فإنك لو قلت للسلطان: أنت لست بزبال ولا كاسح ولا حجام ولا  
حائط ! لأدبك على هذا الوصف وإن كنت صادقاً، وإنما تكون مادحًا إذا أجملت النفي فقلت:  
أنت لست مثل أحد من رعيتك، أنت أعلى منهم وأشرف وأجل. فإذا أجملت في النفي أجملت  
في الأدب.

ليس مدحًا في الواقع، لكنه (عز وجل) قد نفاه هنا؛ لنفي ما ادعاه الكاذبون الذين ادعوا لله ولدًا، فأخبر الله (تعالى) بنفي ذلك خاصة كما أخبر بنفي الزوجة نفيًا خاصًا بقوله: ﴿مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً﴾ [الجن: ٣].



### قال المؤلف (رحمه الله)

الثالثة: دفع توهם نقص من كماله فيما يتعلق بهذا الأمر المعين. كما في قوله: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا عِبِيرٌ﴾ [الدخان: ٣٨].

وقوله: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِنْ لُغُوبٍ﴾ [ق: ٣٨].

### الشرح

ففي الآية الأولى نفي النقص في الإرادة، وفي الثانية نفي النقص في الفعل.

فقال في الأولى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا عِبِيرٌ﴾ [الدخان: ٣٨]، أي: أردنا بهذا الخلق حقًا ولم نرد به اللعب والسدى، وفي الثانية بين كمال القوة، وفي الأولى بين كمال الإرادة.

**واللغوبي:** التعب والإباء.

وستة أيام: قيل المراد بها: ستة آلاف سنة، لقوله (تعالى): ﴿وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مَمَّا تَعَدُونَ﴾ [الحج: ٤٧]، وإلى هذا جنح علماء الجيولوجيا حيث قالوا: بأن تكون الأرض وتضاريسها وكذلك الأفلاك يحتاج

كلُّ هذا إلى مدة ووقت طويل حتى تنتقل من مرحلة إلى مرحلة حتى تصل إلى ما هي عليه الآن، وقدروا هذه المدة بستة آلاف سنة، وبعضهم أطال المدة فقال: ملايين الملايين من السنين.

وقال آخرون: المراد بستة أيام: ست ساعات، أو أزمنة، وهي كست لحظات؛ لأن الله (تعالى) يقول للشيء: «كُن فَيَكُونُ» [يس: ٨٢].

وقال آخرون: بل المراد ستة أيام ك أيامنا هذه، وقد خلقها الله في هذه المدة ليعلم عباده كيف يصنعون الأشياء بإتقان بغض النظر عن السرعة.

**والصحيح:** أنها ستة أيام ك أيامنا، وأما كون الله (تعالى) قدرها بهذا؛ فهذا من الأمور التي لا نستطيع إدراكتها، والله أعلم.

فليس لقائل - مثلاً - أن يقول: جعل الله أذن الجمل صغيرة، وأنذن الحمار كبيرة، مع أن الأنساب العكس؛ لكون الجمل أكبر حجماً.

ليس له أن يقول ذلك؛ لأن مثل هذه الأشياء لا يستطيع الإنسان أن يعللها، فليس للإنسان في مثل هذه الأشياء إلا التسليم لله (عز وجل) سواء في الأمور الشرعية أو الأمور الكونية.



قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الخامسة

### الصفات الثبوتية تنقسم إلى قسمين: ذاتية وفعلية<sup>(١)</sup>

فإذن:

هي التي لم يزل ولا يزال متتصفاً بها، كالعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والعزّة، والحكمة، والعلو، والعظمة، ومنها الصفات الخبرية، كالوجه، واليدين، والعينين.

## الشرح

قد يقول قائل: هذا التقسيم لأهل العلم لم يرد به نص، فيما بالنا نقسم هذا التقسيم؟!

وهذا إيراد قوي جداً، ويجب عنه بأن يُقال: لما وقع الخلاف بين أهل الكلام بين ما يثبتونه من الصفات وبين ما لا يثبتونه؛ احتاج أهل السنة المتبعون للسلف أن يقسموا هذا التقسيم من أجل تحقيق المناط وما يرد فيه من الخلاف وما لا يرد، ثم هم يقولون: إذا كانت الصفة لازمة لا تنفك عن الله (عز وجل) فهي صفة ذاتية: «الحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والعزّة، والحكمة، وما أشبه ذلك، فهذه كلها صفات ذاتية، وسميت ذاتية للزومها للذات، ثم قسموها إلى معنوية وخبرية»:

(١) هذه القاعدة مستفيض ذكرها في كتب شيخي الإسلام ابن تيمية، وابن قيم الجوزية وغيرهما عند الكلام على الصفات وأقسامها.

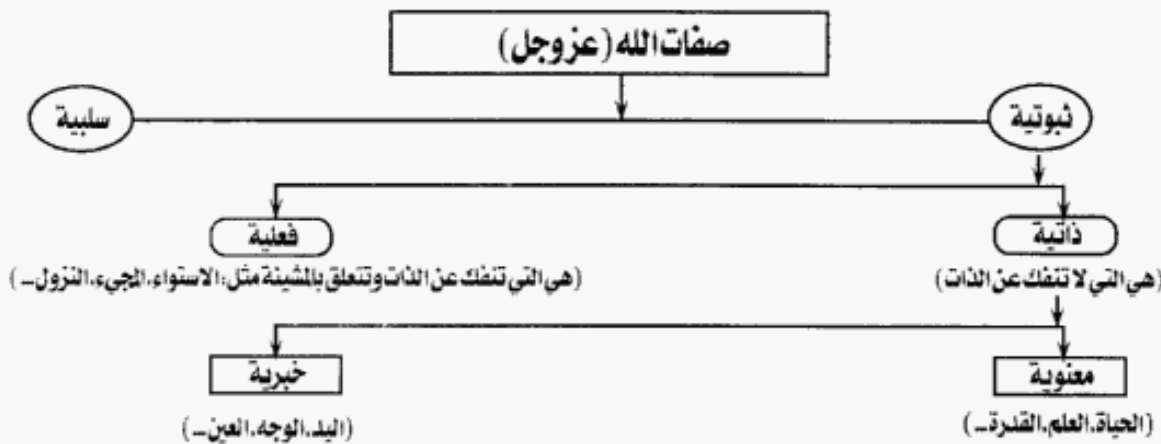
فما كان نظير مسماه أبعاضاً لنا سموه: خبرية، وما كان دالاً على معنى سموه: معنوية؛ فالسمع (مثلاً) صفة ذاتية معنوية، واليد صفات ذاتية خبرية، لا يقولون: «معنوية»؛ لأنهم لو قالوا: «معنوية» عادوا إلى تأويل الأشعرية وشبههم.

والذي جعلهم لا يقولون: «بعضية» - كما نقول: يدنا بعض منا أو جزء منا - قالوا: لأننا لا يجوز لنا أن نطلق كلمة «بعض» أو «جزء» على الله (عز وجل)، فتحاشوا هذا بقولهم: صفات ذاتية خبرية.

وقالوا: «خبرية» لأنها متلقاة من الخبر، فإن عقولنا لا تدلنا على أن الله (تعالى) يدأ بها يأخذ ويقبض ويبسط، لكن علمناه بمجرد الخبر؛ لأن الصفات الذاتية مثل الحياة والعلم والقدرة قد دل عليها العقل، لكن اليد والوجه والعين لم يدل عليهما العقل، وبعد إثبات الساق لله لا يستطيع العقل أن يتدخل ويشتت الله ركبة مثلاً؛ لأن العقل ليس له تدخل في هذا ولا يمكن أن نقول به.

فيجب أن نقتصر في هذه المسائل على ما جاء به الخبر ونسميه خبرية ولا نسميه «جزئية» أو «بعضية» لوجوب تحاشي هذا التعبير في جانب الله (عز وجل)<sup>(١)</sup>.

(١) الجدول الآتي يسهل لك أخي القارئ تصور أقسام الصفات كما بينها أهل العلم.



## قال المؤلف (رحمه الله)

والفعالية،

هي التي تتعلق بمشيئته، إن شاء فعلها، وإن شاء لم يفعلها، كالاستواء على العرش ، والتزول إلى السماء الدنيا .

« وقد تبأنت مواقف الطوائف من الصفات الذاتية والفعالية كما يلي »

### ١. موقف أهل السنة والجماعة:

أثبت أهل السنة جميع الصفات الذاتية منها والفعالية، وأثبتوا أن الله متصف بذلك أولاً، وأن الصفات الناشئة عن الأفعال موصوف بها في القدم، وإن كانت المعمولات محدثة.

### ٢. موقف المعتزلة ومن وافقهم:

أثبتوا الذات مجرد عن الصفات، وزعموا أن الله لا يقوم به صفة، ولا أمر، يتعلق بمشيئته، اختياره، وهو قولهم: لا تخله الأعراض ولا الحوادث.

وبذلك نفوا قيام الصفات الذاتية والفعالية بالله (تعالى) ، وجعلوا إضافة الصفات إلى الله (تعالى) إما من باب إضافة الملك والتشريف أو من إضافة وصف (أي: القول) من غير قيام معنٍ به.

### ٣. موقف المتأخرین من الأشاعرة وعدهم الماتریدية:

نفوا جميع الصفات ما عدا الصفات السبع وهي: «العلم - الحياة - القدرة - الإرادة - السمع - البصر - الكلام» وزاد الباقياني وإمام الحرمين من الأشاعرة صفة ثامنة هي «الإدراك» وزاد الماتریدية صفة «التكوين» .

### ٤. موقف الكلابية ومن وافقهم من قدماء الأشاعرة وغيرهم:

يبيتون الصفات الذاتية وينفون الأفعال الاختيارية، ولم يثبتوا الله أفعالاً تقوم به تتعلق بمشيئته وقدرته، بل ولا غير الأفعال مما يتعلق بمشيئته وقدرته «كالمحبة».

### ٥. موقف الكرامية ومن وافقهم:

يبيتون الصفات بما فيها أن الله تقوم به الأمور التي تتعلق بمشيئته وقدرته، ولكن ذلك عندهم حادث بعد أن لم يكن، وأنه يصير موصوفاً بما يحدث بقدرته ومشيئته بعد أن لم يكن كذلك، وقالوا: لا يجوز أن تتعاقب عليه الحوادث، ففرقوا في الحوادث بين تجدها ولزومها، فقالوا: ينفي لزومها دون حدوثها. «انظر: الصفات الإلهية للتميمي (ص ٦٧)».

وهنا ينبغي أن يعلم أن الكلام الذي أثبته الأشاعرة، ومن وافقهم هو الكلام النفسي، أما أهل السنة والجماعة فالكلام عندهم هو الحرف والصوت، وانظر التعليق التالي.

وقد تكون الصفة ذاتية فعلية باعتبارين، كالكلام: فإنه باعتبار أصله صفة ذاتية؛ لأن الله (تعالى) لم يزل ولا يزال متكلماً.

وباعتبار آحاد الكلام صفة فعلية؛ لأن الكلام يتعلق بمشيئته، يتكلم متى شاء بما شاء كما في قوله (تعالى): ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨٢].

وكل صفة تعلقت بمشيئته (تعالى) فإنها تابعة لحكمته.

وقد تكون الحكمة معلومة لنا، وقد نعجز عن إدراكتها لكننا نعلم علم اليقين أنه (سبحانه) لا يشاء شيئاً إلا وهو موافق للحكمة، كما يشير إليه قوله (تعالى): ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ [الإنسان: ٣٠].

## الشرح

القسم الثاني:

الكلام عند أهل السنة والجماعة صفة فعلية باعتبار آحاده، وصفة ذاتية باعتبار أصله.

فباعتبار أن الله لم يزل ولا يزال متكلماً، كما أنه لم يزل ولا يزال خالقاً، فعلاً لما يريد؛ بهذا الاعتبار يكون صفة ذاتية.

وباعتبار آحاده يكون صفة فعلية، فمثلاً: إذا أراد الله أن يخلق شيئاً قال له: ﴿كُنْ فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨٢].

فهنا إرادتان: إرادة سابقة، وإرادة مقارنة، والقول إنما يكون بعد الإرادة المقارنة للفعل، فإذا أراد أن يكون الشيء قال له ﴿كُن﴾ ، فبمجرد أن يقول ذلك، فإذا بالشيء يكون على وفق ما أراد، ولهذا جاءت الفاء: ﴿فَيَكُونُ﴾ .

أما الإرادة السابقة وهذه سابقة لا يقع بعدها قول، إذا لا نقول بعد

الإرادة، وهذا يدل على حدوث هذا القول؛ لأن القول لم يكن إلا بعد الإرادة.

وهناك أدلة كثيرة من القرآن تدل على أن الله تكلم بها بعد وقوع الفعل (بعد وقوع المحدث عنه) مثل قوله (تعالى): **﴿وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلَكَ تُبُوئِ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقَاتَالِ﴾** [آل عمران: ١٢١]. فالغدو سابق على هذا القول، وكذلك قوله (تعالى): **﴿فَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلًا أَلَّيْ تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ﴾** [المجادلة: ١]، المسموع سابق، وهذا القول صادر بعده، وعلى هذا فقنس.

فكلام الله (عز وجل) باعتبار أحاده صفة فعلية، وباعتبار أصله وأنه صفة الله (عز وجل) وأنه لم يزل ولا يزال متضمناً به، صفة ذاتية، هذا هو تقسيم أهل السنة والجماعة في كلام الله.

أما الأشاعرة والماتريدية ومن على شاكلتهم، والكلابية ونحوهم، فقالوا: إن الكلام صفة ذاتية فقط؛ لأنهم يجعلون الكلام هو المعنى القائم بالنفس، وأن هذا المسموع شيء مخلوق خلقه الله (تعالى) ليعبر عما في نفسه فكان الكلام (على مذهبهم) صفة ذاتية<sup>(١)</sup>.

ولكن ما ذكره السلف هو الحق المطابق للمعنى اللغوي والعقلي، وأن الله (عز وجل) يتكلم متى شاء وبما شاء وكيف شاء، فلهذا نقول: إنه صفة ذاتية باعتبار، وفعالية باعتبار آخر.

(١) قول الكلابية والأشاعرة هو: أن كلام الله (تعالى) معنى قائم بالنفس لازم لذاته (تعالى) لزوم الحياة والعلم، وأن الله لا يتكلم بمشيئته وإرادته ولا يتكلم بحرف وصوت، وأن الحروف والآصوات حكاية عن كلامه عند الكلابية، وعبارة عنه عند الأشاعرة، وأن كلامه معنى واحد لا يتجزأ، ولا يتبعض، هو الأمر والنهي والخبر والاستخاري إن عبر عنه بالعربية؛ كان قرآن، وإن عبر عنه بالعبرانية؛ كان توارة، وإن عبر عنه بالسريانية؛ كان إنجيلاً.

وانظر الرد عليهم في «رسالة السجيري إلى أهل زيد في الرد على من أنكر الحرف والصوت» و«مجموع الفتاوى» (١٣٤/٧).

فإذا قالوا: كون الكلام صفة ذاتية وفعالية فهذا جمعٌ بين الضدين؟!  
 قلنا: مادامت الجهة منفكة؛ فلا تناقض، فالسجود - مثلاً - يكون شركاً  
 ويكون طاعة، وذلك باعتبارين؛ فإن كان لله؛ كان طاعة، وإن كان لغيره؛ كان  
 شركاً.



قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة السادسة

### يلزم في إثبات الصفات التخلّي عن محدودرين عظيمين

أحدهما: التمثيل.

والثاني: التكليف<sup>(١)</sup>.

فأما التمثيل:

فهو اعتقاد المثبت أن ما أثبته من صفات الله (تعالى) مماثل لصفات المخلوقين، وهذا اعتقاد باطل بدليل السمع والعقل.

أما السمع:

فمنه قوله (تعالى): ﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١].

وقوله: ﴿أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمْنَ لَا يَخْلُقُ أَفْلًا تَذَكَّرُونَ﴾ [النحل: ١٧].

وقوله: ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا﴾ [مريم: ٦٥].

وقوله: ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾ [الإخلاص: ٤].

## الشرح

فقوله (تعالى): ﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١] كلمة ﴿شَيْءٌ﴾ هنا نكرة في سياق النفي، فتعم كل شيء؛ أي: ليس هناك شيء أبداً مماثلاً لله، وقد

(١) انظر «مجموع الفتاوى» (٦/٥١٥) و«مدارج السالكين» (٣/٤٤٥)، وكتبشيخ الإسلام ابن تيمية وابن قيم الجوزية (رحمهما الله) مليئة بذلك هذه القاعدة والتبيه عليها.

وقع في «الكاف» جدل كبير بين العلماء؛ لأن وجودها مع «مثُل» مشكلة؛ إذ كل منهما يدل على التشبيه أو التمثيل؛ فلو قلت: ليس مثل مثله شيئاً، فمعناه: أنك أثبتت المثل ونفيت المماطلة عن هذا المثل، وهذا تناقض؛ لأنك إذا نفيت المماطلة عن المثل لم تثبت وجود المثل، وهذا يقتضي التناقض الظاهر.

### ولهذا فقد اختلف العلماء في هذه الكاف:

**فمنهم من قال:** إن الكاف زائدة، فتقدير الكلام: ليس مثله شيء.

**ومنهم من قال:** إن «مثل» هي الزائدة، فتقدير الكلام: ليس ك فهو شيء، فالزائد إحدى هاتين الكلمتين، ولا شك أن القول بزيادة «الكاف» أولى من القول بزيادة «المثل»؛ لأن زيادة الحروف كثيرة في اللغة العربية، لكن زيادة الأسماء قليلة جداً فضلاً عن كونه موجوداً أصلاً.

**ومنهم من قال:** إن مثل (هنا) يعني «ذات»، فتقدير الكلام ليس كذاته شيء، وهذا (أيضاً) ليس بصواب؛ لأن المثل لا يمكن أن يقال أنه يراد به الذات فذات الشيء ليست هي مثل الشيء.

**ومنهم من قال:** إن المثل يعني الصفة، وذلك كقوله (تعالى): «إنما مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه» [يونس: ٢٤]، أي: صفتها وحالها، وكما في قوله (تعالى): «وله المثل الأعلى» [الروم: ٢٧]، على الوصف الأكمل، وقالوا: إن «المثل» و«المثل» يرجعان إلى معنى واحد، وذلك كالشَّبه، والشَّبه، فيكون المراد بالمثل هنا (على رأيهما) الصفة؛ أي: ليست كصفته شيء، فمثل يعني: مثل، والمثل يعني: الصفة.

**ومنهم من يقول:** إن المثل هنا على بابها، فمعناها كما يتبادر إلى الذهن، والكاف هنا زائدة للتوكيد، فهو نفس المعنى الأول، فإن العرب قد تطلق مثل هذه العبارة، وتريد ذات الشيء، كما يقولون: مثلك لا يهزم، أي: أنت لا تهزم، لكنهم أضافوا ذلك إلى المثل؛ لأنه إذا كان مثلك لا يهزم فأنت من باب أولى، فإذا كان مثل الله ليس له مثل فالله (تعالى) من باب أولى.

والذي يظهر لي:

أن هذا من باب التوكيد، كأنه (عز وجل) كرر الكلمة مرتين لتكرار نفي

المماثلة، أما قوله (تعالى): ﴿أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمْنَ لَا يَخْلُقُ أَفْلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [النحل: ١٧] فالامر فيها واضح، فإنه يوبخهم، ولذلك قال بعدها: ﴿أَفْلَا تَذَكَّرُونَ﴾ وذلك فثاً قوله (تعالى): ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا﴾ [مريم: ٦٥]. والسمى هنا: الكف، والنفي، والاستفهام للنفي، ومثاله - أيضاً - قوله (تعالى): ﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَد﴾ [الإخلاص: ٤]، فهو ظاهر في نفي المكافأة.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

**وأما العقل فمن وجوه:**

**الأول:** أنه قد علم بالضرورة أن بين الخالق والمخلوق تبايناً في الذات، وهذا يستلزم أن يكون بينهما تباين في الصفات؛ لأن صفة كل موصوف تليق به، كما هو ظاهر في صفات المخلوقات المتباعدة في الذوات، فقوه البعير (مثلاً) غير قوة الذرة، فإذا ظهر التباين بين المخلوقات مع اشتراكها في الإمكان والحدث، فظهور التباين بينها وبين الخالق أجل وأقوى.

**الثاني:** أن يقال: كيف يكون رب الخالق الكامل من جميع الوجوه مشابهاً في صفاتة للمخلوق المربوب الناقص المفتقر إلى من يكمله؟! وهل اعتقاد ذلك إلا تنقص لحق الخالق؟! فإن تشبيه الكامل بالناقص يجعله ناقصاً.

### الشرح

تمثيل الكامل بالناقص يجعله ناقصاً، بل إن المقارنة بينهما توجب النقص كما قيل:

**ألم توأن السيف ينقص قدره إذا قيل إن السيف أمضى من العصا**  
أي: لو قلت: «عندى سيف عظيم جداً من أحسن السيف، وهو أمضى

من العصا» فلن يعد الناس قولك هذا شيئاً، لأنه لا مقارنة بينهما من الأصل.



### قال المؤلف (رحمه الله)

**الثالث:** أَنَّا نُشَاهِدُ فِي الْمَخْلُوقَاتِ مَا يَتَفَقَّدُ فِي الْأَسْمَاءِ وَيَخْتَلِفُ فِي الْحَقِيقَةِ وَالْكَيْفِيَّةِ، فَنُشَاهِدُ أَنَّ لِلإِنْسَانِ يَدًا لَيْسَ كِيدُ الْفَيْلِ، وَلَهُ قُوَّةٌ لَيْسَ كُقُوَّةُ الْجَمْلِ، مَعَ الْاِتِّفَاقِ فِي الْاسْمِ، فَهَذِهِ يَدٌ وَهَذِهِ يَدٌ، وَهَذِهِ قُوَّةٌ وَهَذِهِ قُوَّةٌ، وَبَيْنَهُمَا تَبَيْنُ فِي الْكَيْفِيَّةِ وَالْوَصْفِ، فَعُلِمَ بِذَلِكَ أَنَّ الْاِتِّفَاقَ فِي الْاسْمِ لَا يَلْزَمُ مِنْهُ الْاِتِّفَاقَ فِي الْحَقِيقَةِ.

### الشرح

والتشبيه كالتمثيل، وقد يفرق بينهما بأن التمثيل التسوية في كل الصفات، والتشبيه التسوية في أكثر الصفات، لكن التعبير بنفي التمثيل أولى لموافقة القرآن ﴿لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ﴾.

والت الواقع أن التعبير بالتمثيل أولى من وجهين:

أحددهما: أنه تعبير القرآن.

**الثاني:** أن نفي التشبيه على سبيل الإطلاق غير سديد؛ لأنه ما من شيئين موجودين إلا وبينهما تشابه من حيث الجملة، فالوجود للمخلوق والخالق اشتراك في أصل الوجود وإن اختلفا في حقيقته، فوجود الخالق واجب لازم أزلي أبدى، وجود المخلوق جائز ممكن مقابل للعدم كما هو ظاهر، والسمع للخالق والمخلوق بينهما اشتراك في أصل المعنى، لكن هذا يختلف عن هذا، هذا من جهة.

ومن جهة ثانية: أن بعض الناس يجعل إثبات الصفات تشبيهاً، فإذا قلنا: «من غير تشبيه» أو هم من لا يدرى أنها نريد «من غير إثبات»؛ لأن بعض الناس

يجعل كل مثبت مشبهًا ، فإذا قلنا : «من غير تشبيه» ظن الظان الذي لا يدري معنى ما نريد أن المراد : «من غير إثبات الصفة»؛ لأنه لم يدرس في الكتب التي عنده إلا أن إثبات الصفات تشبيه ، ولهمذا يسمون المثبتة : مشبهة .

فمن ثم صار التعبير بنفي التمثيل أولى من التعبير بنفي التشبيه .

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

**وأما التكبير:**

فهو أن يعتقد المثبت أن كيفية صفات الله (تعالى) كذا وكذا ، من غير أن يقيدها بمماطل . وهذا اعتقاد باطل بدليل السمع والعقل .

**أما السمع:**

فمنه قوله (تعالى) : ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا﴾ [طه: ١١٠] .

### الشرح

وإذا كنا لا نحيط به علماً ، فكيف يمكن أن نكيف صفاته؟ لا يمكن أن نكيف صفاته إلا إذا أحطنا به علماً ، وإلا كنا كاذبين ، وقائلين بغير الحق .

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقوله : ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾ [الإسراء: ٣٦] .

ومن المعلوم أنه لا علم لنا بكيفية صفات ربنا؛ لأنه (تعالى) أخبرنا عنها ولم يخبرنا عن كيفيةها ، فيكون تكييفنا قفوًا لما ليس لنا به علم ، وقولاً بما لا يمكننا الإحاطة به .

## واما العقل:

ف لأن الشيء لا تعرف كيفية صفاته إلا بعد العلم بكيفية ذاته أو العلم بنظيره المساوي له، أو بالخبر الصادق عنه، وكل هذه الطرق متنافية في كيفية صفات الله (عز وجل) فوجب بطلان تكييفها.

## الشرح

هذه القاعدة مهمة جداً، وهي: أن الشيء لا تُعرف صفاته إلا بعد العلم بأحد ثلاثة أشياء:

**أولاً:** كيفية ذاته.

**ثانياً:** العلم بنظيره المساوي.

**ثالثاً:** إخبار الصادق عنه.

وكل هذه الطرق متنافية في كيفية صفات الله (تعالى).

**فمثلاً:** إذا قلنا بأن الله سمعاً، فإننا لا نستطيع أن نكيف هذا السمع؛ لأنك لا تستطيع أن تعرف كيفية ذات الله، فكذلك كيفية سمعه.

وليس الله (تعالى) نظير؛ حتى نعرف سمع الله بمعرفة سمع نظيره، ولم يخبرنا الرسول ﷺ بكيفية سماعه، فتوقف علمنا بكيفية هذه الصفة وغيرها من الصفات عند مجرد إثباتها.

**مثال آخر:** قوله (تعالى): ﴿أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ [الفرقان: ٥٩]، لا يمكن أن نعرف كيفية الاستواء؛ لأننا لم نعرف كيفية ذاته، وليس هناك نظير استوى على شيء مثل العرش؛ حتى نعرف كيفيه استواهه (عز وجل)، ولم يخبرنا الله (عز وجل) بكيفية استواهه على العرش، ولهذا قال بعض العلماء: إذا قال لك الجهمي: كيف استوى على العرش؟ فقل له: إن الله أخبرنا أنه

استوى، ولم يخبرنا بكيفية الاستواء، وقال بعضهم - أيضاً - : إذا قال لك : كيف استوى؟ فقل له : كيف هو بذاته؟ فسيقول : لا أعرف كيفية ذاته، فقل له : إذن لا تعرف كيفية صفاتاته؛ لأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات<sup>(١)</sup>.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وأيضاً فإننا نقول : أي كيفية تقدرها لصفات الله (تعالى)؟  
 فإن أي كيفية تقدرها في ذهنك ، فالله أعظم وأجل من ذلك .  
 وأي كيفية تقدرها لصفات الله (تعالى) فإنك ستكون كاذباً فيها؛ لأنه لا  
 علم لك بذلك .

### الشرح

**فأولاً:** أي كيفية تقدرها لله (تعالى) فالله أعظم وأجل مما قدرت .  
**فمثلاً:** أي كيفية تقدرها لاستواء الله على العرش ، فاستواء الله في حقيقته  
 أعظم وأجل مما قدرت ، فلا يمكن لذهنك أن يفرض استواء كاملاً على أكمل ما  
 يكون من الاستواء إلا والله (تعالى) أعظم من ذلك ، وكذلك نقول في صفة  
 الوجه واليد وما أشبهها .

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، (٣٢٠/٥) :

القول في صفاته كالقول في ذاته ، والله (تعالى) ليس كمثله شيء لا في ذاته ، ولا في صفاته ، ولا في أفعاله ، لكن يفهم من ذلك أن نسبة هذه الصفة إلى موصوفها نسبة هذه الصفة إلى موصوفها ، فعلم الله وكلامه ونزوله واستواه هو كما يناسب ذاته ويليق بها ، كما أن صفة العبد هي كما تناسب ذاته وتلقي بها ونسبة صفاته إلى ذاته نسبة صفات العبد إلى ذاته ، ولهذا قال بعضهم : إذا قال لك السائل : كيف ينزل؟ أو كيف استوى؟ أو كيف يعلم؟ أو كيف يتكلم ويقدر ويخلق؟ فقل له : كيف هو في نفسه؟ فإذا قال : أنا لا أعلم كيفية ذاته ، فقل له : وأنا لا أعلم كيفية صفاتاته ، فإن العلم بكيفية الصفة يتبع العلم بكيفية الموصوف .

ثانياً : أي كيفية تحدها في صفات الله (تعالى) فأنت كاذب فيها قطعاً؛ لأنه ليس عندك علم بهذا إطلاقاً؛ لأن الله (تعالى) لم يخبرنا عن كيفية تلك الصفات ، فأي كيفية نقدرها تكون فيها كاذبين .

فمثلاً: صفة الكلام، فإننا نعلم أن الله (تعالى) يتكلم ونعلم المتalking به، ولكن كيف يتكلم، وما صورة هذا الكلام، هذا ما لا نستطيع أن نعرفه، فالإنسان ينطق والطير ينطق ﴿عُلِّمَنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ﴾ [النمل: ١٦]، ولكن ليس هذا النطق، ونطق الله سواء، بل إن منطق الطير لا نستطيع أن نكيفه ونعرف صورته، فضلاً عن كلام الله، بل إن العربي والجمي، ليتكلمان وأداء كل واحد منها يختلف عن صاحبه في كيفية أدائه للحروف .

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وحيشذ يجب الكف عن التكييف تقديرًا بالجنان، أو تقديرًا باللسان، أو تحريرًا بالبناء .

ولهذا لما سئل مالك <sup>(١)</sup> (رحمه الله تعالى) عن قوله (تعالى): ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: ٥] كيف استوى؟ أطرق رحمه الله برأسه حتى علاه

(١) هو شيخ الإسلام، حجة الأمة ، إمام دار الهجرة، مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر بن عمرو ابن الحارث، الإمام، الحافظ، الفقيه، أبو عبد الله الأصبهني، المدنبي، ولد سنة ثلات وسبعين عام موت أنس خادم رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، روى عن نافع، والمقربي، ونعميم المجمري، والزهري، وخلق كثير .

وحدث عنه أئم لا يكادون يحصون، منهم: ابن المبارك، والقطان، وابن مهدي، وابن وهب، وابن القاسم، والقعنبي ... وغيرهم، وكانت وفاته سنة تسعة وسبعين ومائة وثناء العلماء عليه أكثر من أن يحصى .

وانظر: «سير أعلام النبلاء» (٤٨/٨)، «احليلية الأولياء» (٣١٦/٦)، و«ترتيب المدارك» (١٠٢/١) و«ذكرة الحفاظ» (٢٠٧/١)، و«تهذيب الكمال» (٦/٧).

الرخضاء (العرق) ثم قال: «الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة»<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه أبو نعيم في «الخلية» (٦/٢٢٥ - ٢٢٦)، والصابوني في «عقيدة السلف» (ص ١٨١ ، ١٨٤) واللالكاني في «شرح أصول الاعتقاد» (٦٦٤)، والذهبي في «السير» (٨/١٠٠). من طريق سلمة بن شبيب، عن مهدي بن جعفر، عن جعفر بن عبد الله، قال: كنا عند مالك ... فذكره.

قلت: ومهدي بن جعفر صدوق له أوهام، كما قال الحافظ في «التقريب» ، وقال فيه ابن عدي: يروي عن الثقات أشياء لا يتبعها أحد، وقد اضطرب في روايته لهذا الأثر. فرواه عنه الدارمي في «الرد على الجهمية» (١٠٤) عن جعفر بن عبد الله عن رجل سماه لي، قال: جاء رجل إلى مالك ... فذكره. ورواه عنه بكار بن عبد الله القرشي عن مالك بن أنس مباشرة أخرجه ابن عبد البر في «التمهيد» (١٣٨/٦).

وللأثر طرق أخرى يصل بها إلى درجة التحسين.

١ - أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٦٦):

قال: أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، أخبرنا أحمد بن محمد بن إسماعيل بن مهران، ثنا أبي، حدثنا أبو الريحان بن أخي رشدين بن سعد، قال: سمعت عبد الله بن وهب يقول: كنا عند مالك ... فذكره.

وصحح هذا الإسناد الذهبي ، فقال (رحمه الله) في «العلو» (ص ١٣٨). وساق البيهقي بإسناد صحيح عن أبي الريحان الرشديني عن ابن وهب ، قال: كنت عند مالك ... الأثر.

٢ - وأخرجه البيهقي في «الاعتقاد» (ص ١١٩)، وفي «الأسماء والصفات» (٨٦٧):

قال: أخبرنا أبو بكر أحمد بن محمد بن الحارث الفقيه، أنا أبو محمد بن حيان، ثنا أبو جعفر أحمد بن زيرك اليزدي، قال: سمعت محمد بن عمرو بن النضر النيسابوري يقول: سمعت يحيى ابن يحيى يقول: كما عند مالك ... فذكره. \*\*\* وله طرق أخرى عن مالك.

أخرجها ابن عبد البر في «التمهيد» (٦/١٣٠ ، ١٣٨) وأبو الشيخ في «طبقات المحدثين» (٢١٤/٢).

وقد ذهب إلى ثبوت هذا الأثر عن مالك جماعة من أهل العلم، بل لم أجده من ضعفه.

قال الذهبي في «العلو» (ص ١٣٩): هذا ثابت عن مالك.

وقال الحافظ في «فتح الباري» (٤١٧/١٣): أخرج البيهقي بسند جيد عن ابن وهب قال: كنا عند مالك ... الأثر.

وروى عن شيخه ربيعة<sup>(١)</sup> أيضاً: «الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول»<sup>(٢)</sup>.

وقد مشى أهل العلم بعدهما على هذا الميزان. وإذا كان الكيف غير معقول ولم يرد به الشرع فقد انتفى عنه الدليلان العقلي والشرعى فوجب الكف عنه.

فالحذر الحذر من التكليف أو محاولته، فإنك إن فعلت وقعت في مفاوز لا تستطيع الخلاص منها، وإن ألقاه الشيطان في قلبك فاعلم أنه من نزغاته، فالجأ إلى ربك فإنه معاذك، وافعل ما أمرك به فإنه طيبك، قال الله تعالى: ﴿وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [فصلت: ٣٦].

(١) هو ربيعة بن أبي عبد الرحمن فروخ، الإمام، مفتى المدينة، وعالم الوقت، أبو عثمان التيمي المشهور بربيعة الرأي.

روى عن أنس بن مالك، والسائل بن يزيد، وسعيد بن المسيب، وغيرهم.  
وروى عنه سفيان، ومالك، والأوزاعي، وخلق، وكان إماماً حافظاً فقيهاً مجتهداً، بصيراً بالرأي، ولذلك يقال له: ربيعة الرأي، أخباره مستوفاة في «تاريخ دمشق» و«تاريخ بغداد». وكانت وفاته سنة ست وثلاثين ومائة.

وانظر «سير أعلام النبلاء» (٨٩/٦)، و«تذكرة الحفاظ» (١٥٧/١)، و«تاريخ بغداد» (٤٢٠/٨)، و«تهذيب الكمال» (٤٦٩/٢).

(٢) أخرجه ابن بطة في «الإبانة» (١٢١)، واللالكاني في «شرح أصول الاعتقاد» (٦٦٥)، وابن قدامة في «إثبات صفة العلو» (ص ١١٤).

من طريق أحمد بن محمد بن صدقة، عن أحمد بن محمد بن يحيى بن سعيد القطان، عن يحيى ابن آدم، عن ابن عبيدة، عن ربيعة، به.  
وهذا إسناد حسن.

وأخرجه الذهبي في «العلو» (ص ١٢٩) من طريق معاذ بن المثنى، عن محمد بن بشير، عن ابن عبيدة، عن ربيعة به.

## الشرح

هذا الكلام عن مالك (رحمه الله) وشيخه ربيعة ميزان لجميع الصفات، فإذا قال قائل - مثلاً - : إن الله (سبحانه وتعالى) ينزل إلى السماء الدنيا، كيف ينزل؟ فنقول: النزول غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة.

وإذا تأملنا قوله: «الكيف غير معقول» فإنه يدل على إثبات كيفية لكنها غير معقولة، وليس كما قال بعضهم: إنه يدل على أنه نفي الكيفية كلها؛ لأن نفي الكيفية كلها نفي للوجود، إذ ما من موجود إلا وله كيفية، وعلى هذا فيكون معنى كلام مالك (رحمه الله) وغيره من السلف في نفي الكيفية يكون المراد به نفي التكليف لا أصل الكيفية.



## قال المؤلف (رحمه الله)

### القاعدة السابعة

## صفات الله (تعالى) توقيفية لا مجال للعقل فيها<sup>(١)</sup>

فلا ثبتت لله (تعالى) من الصفات إلا ما دل الكتاب والسنة على ثبوته، قال الإمام أحمد<sup>(٢)</sup> (رحمه الله) (تعالى): «لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله، لا يتجاوز القرآن والحديث»<sup>(٣)</sup> (انظر القاعدة الخامسة في الأسماء).

(١) قال شيخ الإسلام في مجموع الفتاوى، (٢٦/٥).

القول الشامل في جميع هذا الباب: أن يوصف الله بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله، وبما وصفه به السابقون الأولون، لا يتجاوز القرآن والحديث.

قال الإمام أحمد: (بِحُجَّتِهِ) لا يوصف الله إلا بما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، لا يتجاوز القرآن والحديث.

ومذهب السلف أنهم يصفون الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله من غير تحرير ولا تعطيل.

(٢) هو: أحمد بن محمد بن حنبل بن أسد الذهلي الشيباني أبو عبد الله شيخ الإسلام، وسيد المسلمين في عصره، الحافظ، الحجة، ولد سنة أربع وستين ومائة.

سمع هشيمًا وإبراهيم بن سعد، وسفيان بن عيينة، ويحيى بن زائدة، وطبقتهم، وعنه البخاري، ومسلم وأبي داود، وأبي زرعة، ومطين، وخلق عظيم.

كان إماماً في الحديث وضريبه، إماماً في الفقه و دقائقه، إماماً في السنة وطرائقها، إماماً في الورع وغواصيه، إماماً في الزهد وحقائقه (رحمة الله عليه) به أغاث الله (جل وعلا) أمة محمد (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، وذلك أنه ثبت في المحنة، وبذل نفسه لله (عز وجل) حتى ضُرب بالسياط للقتل، فعصمه الله، وجعله علمًا يقتدى به، ملجاً يتتجى إليه.

انظر: «سير أعلام النبلاء» (١١/١٧٧)، «تذكرة الحفاظة» (٢/٤٣١)، «تهذيب الكمال» (١/٦٨)، «الثقات» لابن حبان (٨/١٨)، «طبقات الحنابلة» (٤/٤).

(٣) ذكره ابن قدامة المقدسي في «ذم التأويل» (ص ٢٢) من رواية الخلال، قال: أخبرني علي بن =

## الشرح

لما أحالنا على هذه القاعدة من الأسماء لأجل أن نعرف الأدلة على أن الصفات توقيفية، المقصود من هذه الإحالة بيان أدلة كون الصفات توقيفية؛ لأن الصفات توقيفية كالأسماء، وقد سبق لنا ذكر الأدلة السمعية والعقلية على ذلك، فلا يجوز أن ثبت لله إلا ما أثبته لنفسه.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ولدلالة الكتاب والسنة على ثبوت الصفة ثلاثة أوجه:  
**الأول:** التصرير بالصفة كالعزّة، والقوّة، والرحمة، والبطش، والوجه،  
واليدين ونحوها.

## الشرح

فالعزّة، كقوله (تعالى): ﴿فَإِنَّ الْعَزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا﴾ [النساء: ١٣٩].  
والقوّة، كقوله (تعالى): ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّبِعِ﴾ [الذاريات:  
. ٥٨]

والرحمة، كقوله (تعالى): ﴿وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ﴾ [الكهف: ٥٨].  
والبطش، كقوله (تعالى): ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ﴾ [البروج: ١٢].  
والوجه، كقوله (تعالى): ﴿وَيَسْقَى وَجْهَ رَبِّكَ ذُو الْجَلَلِ وَالْإِكْرَامِ﴾  
[الرحمن: ٢٧].

واليدان، كقوله (تعالى): ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوتَانِ﴾ [المائدة: ٦٤].

= عيسى أن حبلاً حدثهم قال: سألت أبا عبد الله ... فذكره.

### قال المؤلف (رحمه الله)

الثاني: تضمن الاسم لها مثل: الغفور متضمن للمغفرة، والسميع متضمن للسمع، ونحو ذلك (انظر القاعدة الثالثة في الأسماء).

### الشرح

فقد قال في القاعدة الثالثة في الأسماء: «إن دلت على وصف متعد تضمنت ثلاثة أمور» فقد أحالنا على ذلك ليعرف ماذا يتضمن الاسم من الصفات.



### قال المؤلف (رحمه الله)

الثالث: التصريح بفعل أو وصف دال عليها كالاستواء على العرش، والتزول إلى السماء الدنيا، والمجيء للفصل بين العباد يوم القيمة، والانتقام من الجرمين، الدال عليها (على الترتيب): قوله (تعالى): ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: ٥].

وقول النبي ﷺ: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا»<sup>(١)</sup>. الحديث.

وقول الله (تعالى): ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفَا صَفَا﴾ [الفجر: ٢٢].

وقوله: ﴿إِنَّا مِنَ الْمُجْرِمِينَ مُنْتَقِمُونَ﴾ [السجدة: ٢٢].

### الشرح

فمن صفات الله (تعالى) الاستواء على العرش، ويؤخذ هذا من قوله (تعالى): ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾.

قال المؤلف (رحمه الله): فإن قيل: أنت قلت: إن من صفات الله التزول إلى السماء الدنيا، فأنت بنص بهذا اللفظ.

<sup>(١)</sup> متفق عليه. سبق تخريرجه.

قلنا: ليس هناك نص فيه «النزول» بل هناك نص فيه الفعل الدال على هذا المعنى وهو قول النبي ﷺ: «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا».

وكذلك من صفات الله (تعالى) المجيء، ولكن ليس هناك نص فيه لفظ **المجيء**، بل النص موجود فيه الفعل الدال عليه؛ وهو قوله (تعالى): «وجاء ربك وأملك صفاً صفاً» [الفجر: ٢٢].

أما قوله (تعالى): «إنا من المجرمين منتقمون»، لو قلنا: إن من صفات الله (تعالى) الانتقام من المجرمين، فليس هناك نص فيه الكلمة «الانتقام» ولكن نقول إن قوله (تعالى) «مُنتقمون» وصف دالٌ على الصفة التي تضمنها.

**إذا فطّرنا إثبات الصفة لله ثلاثة:**

**الأول:** التصرير بالصفة، وهذا واضح؛ كالقوة، والعزة، والرحمة، والمغفرة، مثل قوله (تعالى): «وإن ربكم لذو مغفرة للناس على ظلمهم» [الرعد: ٦].

**الثاني:** أن ما تضمنه الاسم من الصفات كالغفور - مثلاً - متضمن للمغفرة، والسميع متضمن للسمع، والبصير متضمن للبصر - وهكذا.

**الثالث :** التصرير بفعل أو وصف دال عليها مثل الاستواء، فلو قيل: أين الدليل الذي فيه الكلمة «الاستواء»؟

قلنا: قوله (تعالى): «ثمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ» [الرعد: ٢] فهذا فعل، والفعل مشتق من المصدر الذي هو الاستواء، وكذلك نقول في النزول والمجيء<sup>(١)</sup>.

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٤٥/٦):

الكلام الذي توصف به الذوات: إما جملة أو مفرد.

فاجملة إما إسمية كقوله: «والله بكل شيء عليم»، أو فعلية كقوله: «علم أن لن تخصوه».

اما المفرد فلا بد فيه من إضافة الصفة لفظاً أو معنى كقوله: «بشيء من علمه»، وقوله: «هو أشد منهم قوة». أو إضافة الموصوف كقوله: «ذو القوة».



## الفصل الثالث

قواعد في أدلة الأسماء

والصفات



**قال المؤلف (رحمه الله)**

## قواعد في أدلة الأسماء والصفات

### القاعدة الأولى

الأدلة التي تثبت بها أسماء الله (تعالى) وصفاته، هي: كتاب الله (تعالى)، وسنة رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، فلا تثبت أسماء الله وصفاته بغيرهما.

### الشرح

هذه القاعدة مهمة، وهي أن أسماء الله وصفاته لا تؤخذ إلا من الكتاب والسنة، **وهل تؤخذ من إجماع السلف؟**

«لا يمكن أن يوجد إجماع من السلف إلا مبنياً على الكتاب والسنة، وحيثند فالمرجع هو: الكتاب والسنة؛ لأن الأسماء والصفات العلم بهما من باب العلم بالخبر، ليست أحكاماً يدخل فيها القياس حتى نقول: ربما يكون إجماع عن قياس، ولكنها أمور تدرك بالخبر».

وحيثند لا يمكن أن يوجد إجماع، إلا مستنداً إلى خبر من كتاب الله، أو سنة رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

فالمرجع إذاً في إثبات أسماء الله وصفاته هو: الكتاب والسنة، ولكن (أحياناً) لا نطلع على دليل الكتاب والسنة، لكننا نطلع على الإجماع، فنقول: إن الإجماع هنا لا بد أن يكون مستنداً إلى الكتاب والسنة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وعلى هذا فما ورد إثباته لله (تعالى) من ذلك في الكتاب والسنة وجب إثباته.

وما ورد نفيه فيهما وجب نفيه، مع إثبات كمال ضده.

وما لم يرد إثباته ولا نفيه فيهما وجب التوقف في لفظه فلا يثبت ولا ينفي لعدم ورود الإثبات والنفي فيه.

وأما معناه فيفصل فيه، فإن أريد به حق يليق بالله (تعالى) فهو مقبول.  
وإن أريد به معنى لا يليق بالله عز وجل وجب رده.

### الشرح

هذه القاعدة مفهومة، وهي أننا مادمنا نعتمد في الإثبات والنفي على الكتاب والسنة فما ورد إثباته وجب إثباته.

وما ورد نفيه وجب نفيه مع إثبات كمال ضده؛ فالظلم ورد نفيه، فينفي عن الله مع إثبات كمال ضده، والبصر ورد إثباته فيجب علينا إثباته.

وهناك أشياء تنازع فيها المتأخرون؛ لأنها مما حددت من علم الكلام، فمنهم من نفها ومنهم من أثبتها، والصواب أننا نتوقف في اللفظ ونستفصل في المعنى، فالللفظ لا نثبته ولا ننفيه، والمعنى نستفصل عنه، هذا إن لم يكن ذلك الاسم دالاً على نقص فيجب علينا نفيه بكل حال، أما إذا كان محتملاً فإننا نتوقف في لفظه، ونستفصل عن معناه.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فمما ورد إثباته لله (تعالى): كل صفة دل عليها اسم من أسماء الله (تعالى) دلالة مطابقة، أو تضمن، أو التزام.

ومنه: كل صفة دل عليها فعل من أفعاله كالاستواء على العرش ، والتزول إلى السماء الدنيا ، والمجيء للفصل بين عباده يوم القيمة ، ونحو ذلك من أفعاله التي لا تختص أنواعها فضلاً عن أفرادها **﴿ويفعل الله ما يشاء﴾** [إبراهيم: ٢٢].

ومنه: الوجه ، والعينان ، واليدان ونحوها.

ومنه: الكلام ، والمشيئة ، والإرادة بقسميها: الكوني ، والشرعي . فالكونية بمعنى المشيئة ، والشرعية بمعنى المحبة<sup>(١)</sup>.

ومنه: الرضا ، والمحبة ، والغضب ، والكرامة ونحوها.

وما ورد نفيه عن الله (سبحانه) لاتفاقه وثبتت كمال ضده: الموت ، والنوم ، والسنّة ، والعجز ، والإعفاء ، والظلم ، والغفلة عن أعمال العباد ، وأن يكون له مثيل أو كفؤ ونحو ذلك.

وما لم يرد إثباته ولا نفيه لفظ (الجهة) فلو سأله سائل هل ثبتت الله (تعالى) جهة؟

قلنا له: لفظ الجهة لم يرد في الكتاب والسنة إثباتاً ولا نفياً، ويعني عنه ما ثبت فيما من أن الله (تعالى) في السماء . وأما معناه فإنما أن يراد به جهة سفل أو جهة علو تحيط بالله أو جهة علو لا تحيط به.

**فال الأول:** باطل لمناقاته لعلو الله (تعالى) الثابت بالكتاب والسنة ، والعقل والفطرة ، والإجماع .

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى، (١٨/١٣٢)،

والتحقيق أن الإرادة في كتاب الله نوعان: إرادة دينية شرعية وإرادة كونية قدرية . فال الأول كقوله (تعالى): **﴿يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر﴾** قوله (تعالى): **﴿ولكن يريد ليطهركم﴾** قوله (تعالى): **﴿يريد الله ليبين لكم وبهدكم سن الذين من قبلكم﴾** إلى قوله **﴿والله يريد أن يتوب عليكم﴾** فإن الإرادة هنا بمعنى المحبة والرضى وهي الإرادة الدينية وإليه الإشارة بقوله: **﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾**.

وأما الإرادة الكونية القدرية فمثل قوله (تعالى): **﴿ فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يريد أن يضلله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كائناً يصعد في السماء﴾** ومثل قول المسلمين ما شاء الله كان وما لم يشاً لم يكن فجميع الكائنات داخلة في هذه الإرادة والإشارة لا يخرج عنها خير ولا شر ولا عرف ولا نكر .

وهذه الإرادة والإشارة تتناول ما لا يتناوله الأمر الشرعي ، وأما الإرادة الدينية فهي مطابقة للأمر الشرعي لا يختلفان .

**والثاني:** باطل أيضًا؛ لأن الله (تعالى) أعظم من أن يحيط به شيء من مخلوقاته .

**والثالث:** حق؛ لأن الله (تعالى) العلي فوق خلقه ولا يحيط به شيء من مخلوقاته .

## الشرح

فمما ورد فيه التزاع «الجهة» فهل الله (تعالى) في جهة؟!

**الجواب على هذا أن نقول:**

الجهات إما علو أو سفل ، والعلو إما أن يحيط بالله أوز لا يحيط به ، فإن أردت بالجهة جهة السفل (كما يقول من يقول: إن الله - تعالى - في كل مكان بذاته) فهذا باطل بلا شك؛ لأنه مخالف لما ثبت من علوه الدال على كماله . وإن أردت أنه في جهة تحيط به (جهة عليا لكن تحيط به) حوله الجدران وفوقه السقف وما أشبه ذلك فهذا باطل؛ لأن الله (تعالى) لا يحيط به شيء من مخلوقاته .

وإن أردت جهة علو لا تحيط به بل هي عدم؛ ما فوقه شيء ولا عن يمينه، ولا عن شماله، فكل ما هو فوق فهو عدم، يعني ليس هناك شيء من المخلوقات، وهذه جهة علو لا تحيط به، فهذا حق؛ لأن الله (تعالى) فوق كل شيء، لا يحاذيه شيء من مخلوقاته أبدًا، فكل شيء هو تحته، إذن وهذه جهة علو بدون إحاطة شيء من مخلوقاته، وهذا حق، والدليل على ذلك (أي: على علو الله بذاته) في كتاب الله وسنة رسوله وإجماع الصحابة والعقل والفطرة<sup>(١)</sup> .



(١) انظر «التدمرية» (ص ٤٧).

قال المؤلف (رحمه الله):

ودليل هذه القاعدة السمع والعقل.

فأما السمع فمنه قوله (تعالى): ﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مَبَارِكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعْلَكُمْ تَرْحَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٥].

وقوله: ﴿ فَآمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعْلَكُمْ تَهَدُونَ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وقوله: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

وقوله: ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ وَمَنْ تَوَلَّ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِظًا ﴾ [النساء: ٨٠].

وقوله: ﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩].

وقوله: ﴿ وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ ﴾ [المائدة: ٤٩].

إلى غير ذلك من النصوص الدالة على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن والسنّة.

وكل نص يدل على وجوب الإيمان بما جاء في القرآن فهو دال على وجوب الإيمان بما جاء في السنّة؛ لأن ما جاء في القرآن الأمر باتباع النبي ﷺ والرد إليه عند التنازع. والرد إليه يكون إليه نفسه في حياته وإلى سنته بعد وفاته.

فأين الإيمان بالقرآن لمن استكبر عن اتباع الرسول ﷺ المأمور به في القرآن؟

وأين الإيمان بالقرآن لمن لم يرد التزاع إلى النبي ﷺ وقد أمر الله به في القرآن؟

وأين الإثبات بالرسول الذي أمر به القرآن لمن لم يقبل ما جاء في سنته؟ ولقد قال الله تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [التحل: ٨٩]. ومن المعلوم أن كثيراً من أمور الشريعة العلمية والعملية جاء بيانها بالسنة، فيكون بيانها بالسنة من تبيان القرآن.

### الشرح

هذا كله يدل على أن ما جاء في السنة من ذلك فهو كما جاء في القرآن سواء بسواء.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما العقل فنقول: إن تفصيل القول فيما يجب أو يمتنع أو يجوز في حق الله تعالى من أمور الغيب التي لا يمكن إدراكتها بالعقل، فوجب الرجوع فيه إلى ما جاء في الكتاب والسنة.

### الشرح

فإن قال القائل: إن الله في جهة، وقال آخر: إن الله ليس في جهة. **فإلينا نقول:** أما بالنسبة للّفظ: فلا ثبت، ولا نفي، لكن بالنسبة للمعنى: فإننا نستفصل؛ لأن الذين نفوا الجهة ادعوا أن أهل السنة يثبتون أن الله في جهة تحيط به، فصاروا يتوصلون بنفي الجهة إلى نفي العلو، ولهذا نحتاج أن نستفصل.

**فإن قال قائل:** إن الله ليس بجسم، وقال آخر: بل لله جسم؛ لأنه استوى على العرش، وينزل إلى السماء الدنيا، ويأتي للفصل بين العباد، ويقبض

الصدقات ويربها بكفه وما أشبه ذلك، فالاول يقول: ليس بجسم، والثاني يقول: جسم.

**والذى ينفي:** هو أن تستفصل؛ لأن الذين نفوا الجسم ادعوا أن إثبات أي صفة يستلزم التجسيم، وقالوا: أجسام متماثلة، فقالوا: إن الله لم يستو على العرش؛ لأنك لو قلت: استوى على العرش؛ لصار المعنى أنه جسم. وقالوا: إن الله لا ينزل؛ لأنك لو قلت يتذكر؛ لصار جسمًا، وقالوا: إن الله لا يأتي للفصل بين العباد؛ لأنه لو كان كذلك لكان جسمًا.

ويقولون: ليس لله يد حقيقة، وإلا لكان جسمًا... إلى آخره، فنفى هؤلاء الصفات بهذه الحجة.

فأين لهؤلاء من الكتاب أو السنة نفي الجسم، فلو أن أحدًا ثبت أن الله جسمًا، وقال: إني أقول أن الله جسمًا، فإننا نطالب به أن يأتي بالدليل على أن الله ليس بجسم، وعندها فلن يستطيع، فإن طالبنا بدليل على أن الله جسم لكان الجواب: لا يوجد دليل.

**ونقول:** إذا لا ثبت أن الله جسم، ولا تف أن الله جسم، ولكن تستفصل عن المعنى، وأثبت المعنى الحق، وانف المعنى الباطل، أما اللفظ فدعا، لا تقل: الله ليس بجسم، ولا تقل: الله جسم، واترك هذا اللفظ؛ فهذا اللفظ ما تكلم به الكتاب، ولا السنة، ولا الصحابة.

ونستفصل منه عن مراده بمعنى الجسم:

فإن قال: أريد بمعنى الجسم: الشيء المركب من أعضاء وأبعاض، وما أشبه ذلك.

**فإننا نقول:** هذا ممتنع على الله، ونفي الجسم بهذا المعنى صحيح. وإن قال: أنا أنفي الجسم، وأريد نفي الشيء القائم بنفسه المتصف بالصفات الالائقة به.

**فإننا نقول:** نفي الجسم بهذا المعنى غير صحيح، بل هو بهذا المعنى جسم، أي: أنه قائم بنفسه متصف بالصفات التي تليق به من استواء على العرش، وننزل إلى السماء الدنيا... وما أشبه ذلك.

**إذا لفظ الجسم:** إثباتاً على سبيل الإطلاق خطأ، ونفيًا على سبيل الإطلاق خطأ، وهذا التفصيل في المعنى واجب.

**اما في اللفظ:** فإننا لا نقول إن الله جسم، ولا نقول: إن الله ليس بجسم، ولهذا فالسفاريني <sup>(١)</sup> (رحمه الله) انتقد عليه قوله:

**وليس ربنا بجواهر ولا جسم      ولا عرض تعالى ذو العلو**

ولهذا أبدله شيخنا عبد الرحمن السعدي بقوله:

**ليس إلا إله مشبهًا عبيده      في الوصف مع أسمائه العديدة**

وهذا في الحقيقة صحيح، ولكن قوله: وليس ربنا بجواهر! فما الذي يدريه، قوله: ولا جسم! فما الذي يدريه، قوله: ولا عرض! فما الذي يدريه، فقد كان حريًا به السكوت، كما سكت الله ورسوله، فليس في القرآن إثبات بأنه جسم، ولا نفي بأنه ليس بجسم، وكذلك عند الصحابة.

لكن هذه المسائل ولدتها المتكلمون المحدثون؛ ليتوصلوا بها إلى معنى

(١) هو محمد بن أحمد بن سالم بن سليمان السفاريني أبو العون شمس الدين، نسبته إلى سفارين وهي قرية من قرى نابلس بفلسطين.

ولد سنة أربع عشرة ومائة وألف، وجمع (رحمه الله) بين الفقه والديانة والصيانة، والصدق، وحسن السمت والخلق، وكان ناصراً للسنة، قامعاً للبدعة.

له مؤلفات كثيرة جليلة منها «الواحة الأنوار السنّة شرح قصيدة أبي داود الحائية» و«الواعي الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضيّة في عقد الفرقـة الناجـية» و«اغـذـاء الـآلـيـابـ في شـرـحـ منـظـومـةـ الـآـدـابـ» وغـيرـهـاـ.

وكانت وفاته سنة ثمان وثمانين ومائة وألف. انظر: «النعت الأكمل لاصحـابـ الإمامـ أـحمدـ» (ص ٣٠١)، «السحب الوابلة» (٣٤٠)، «والاعلام» (٦/١٤).

باطل، فيوهمون العامة ومن ليس عندهم علم راسخ بأن هذا الذي قالواه هو الحق، وأن هذا هو غاية التنزيه لله (عز وجل) فينفون الصفات بمثل هذه الأطْرَافِ.

### والخلاصة:

أن هذه القاعدة مهمة عند جدالك لإنسان ينفي، أو يثبت شيئاً لله، فعندما تقول له: هات الدليل، وإنما فاسكت، لا ثبت ولا تنفي، فالمعاني الحق ثابتة لله، والمعاني الباطلة منافية عن الله<sup>(١)</sup>.

(١) قال شيخ الإسلام في «مجموع الفتاوى» (٢٠٤/١٧):

كل لفظ وجد في الكتاب والسنة بالإثبات - أي: أثبته الله لنفسه - أثبت ذلك اللفظ، وكل لفظ وُجد مُنفيّاً نفي ذلك اللفظ:

وأما الألفاظ التي لا توجد في الكتاب والسنة، بل ولا في كلام الصحابة والتابعين لهم بمحض إيمان، وسائر أئمة المسلمين، لا إثباتها ولا نفيها، وقد تنازع فيها الناس فهذه الألفاظ لا ثبت، ولا تنفي إلا بعد الاستفسار عن معانيها.

فإن وجدت معانيها مما أثبته الله لنفسه؛ أثبت، وإن وُجدت مما نفاه الله عن نفسه؛ نفيت، وإن وجدنا اللفظ أثبتت به حق وباطل، أو نفي به حق وباطل، أو كان مجملًا يراد به حق وباطل، وصاحبه أراد به بعضها لكنه عند الإطلاق يوهم الناس أو يفهمهم ما أراد وغير ما أراد فهذه الألفاظ لا يطلق إثباتها ولا نفيها، كلفظ: «الجواهر، والجسم، والتحيز، والجهة»، ونحو ذلك من الألفاظ التي تدخل في هذا المعنى، فقل من تكلم بها نفيًا أو إثباتًا، إلا وأدخل فيها باطلًا، وإن أراد بها حقًا.

والسلف والأئمة كرهوا هذا الكلام المحدث؛ لاشتماله على باطل، وكذب، وقول على الله بلا علم، وكذلك ذكر أحمد في رده على الجهمية أنهم يفتررون على الله فيما ينفونه عنه، ويقولون عليه بغير علم، وكل ذلك مما حرمته الله ورسوله.

ولم يكره السلف هذه لمجرد كونها اصطلاحية، ولا كرهوا الاستدلال بدليل صحيح جاء به الرسول، بل كرهوا الأقوال الباطلة المخالفة للكتاب والسنة، ولا يخالف الكتاب والسنة إلا ما هو باطل، لا يصح بعقل، ولا سمع.

ولهذا لما سئل أبو العباس ابن سريج عن التوحيد، فذكر توحيد المسلمين، وقال: وأما توحيد أهل الباطل؛ فهو الخوض في الجواهر والأعراض، وإنما بعث الله النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) بياناً لبيان ذلك، ولم يرد بذلك أنه أنكر هذين اللفظتين، فإنهما لم يكونا قد أحدثا في زمانه، وإنما أراد إنكار ما يعني بهما =

### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الثانية

**الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها دون تحريف لاسيما نصوص الصفات حيث لا مجال للرأي فيها**

### الشرح

هذه (أيضاً) قاعدة مهمة، فالواجب في نصوص الكتاب والسنة أن تجري على ظاهرها (كما سيأتي في الأدلة) لاسيما نصوص الصفات؛ لأن نصوص الصفات من الأمور الغيبية التي ليس للعقل فيها مجال حتى يتحكم. ويقال: هذا يُراد به ظاهره... وما أشبه ذلك، فنحن نسلم بهذه النصوص ونجريها على ظاهرها مع اعتقاد أن ظاهرها لا يُراد به الباطل.

فعلى سبيل المثال: لو قال قائل: إن ظاهر قوله (تعالى): «**بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ**» [المائدة: ٦٤] أن تكون له يدان مثاثل أيدي المخلوق.

**فابننا نقول:** نحن ما نفهم من ظاهر قوله (تعالى): «**بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ**» [المائدة: ٦٤] أن اليدين مثاثلان أيدي المخلوقين، بل نفهم أنهما يidan اللائقتان بالله (تعالى)، كما لو قلت: إن لله يدين؛ فإن أحداً من الناس

= من المعاني الباطلة فإن أول من أحدثهما الجهمية، والمعتزلة، وقصدهم بذلك إنكار صفات الله (تعالى) أو أن يرى أو أن يكون له كلام يتصف به، وأنكرت الجهمية أسماءه (أيضاً).

وأول من عرف عنه إنكار ذلك: الجعد بن درهم؛ فضحك به خالد بن عبد الله القسري، بـ«واسط»، وقال: يا أيها الناس! ضحوا، تقبل الله ضحاياكم، فإني مضجع بالجعد بن درهم، إنه رعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى تكليماً (تعالى الله عما يقول الجعد علواً كبيراً)، ثم نزل فذبحه.

وكلام السلف والأنمة في ذم هذا الكلام وأهله مبسوط في غير هذا الموضوع.

لا يقول: إن ظاهر هذا اللفظ أن يدي الهر كيدي الإنسان، فعندما أضفت لفظ اليدين إلى الهر؛ كان معناها يليق بالهر.

﴿إِنَّكَ إِذَا قُلْتَ إِنَّ الْذَرَّةَ إِذَا قُلْتَ إِنَّ الْمُذَرَّةَ﴾<sup>(١)</sup> يدين، فإن أحداً من الناس لا يفهم من هذا الكلام أن يدي الذرة كيدي الجمل، أو الفيل... أو غيرها، فعندما أضفت اليد للذرّة، علم أنها يد كيد الذرة.

إذاً؛ فظاهر النصوص في أسماء الله وصفاته هو: المعنى اللائق بالله، ولهذا يجب علينا إجراؤها على ظاهرها، لا على سبيل التمثيل بل على المعنى اللائق بالله (سبحانه وتعالى)؛ لأن الصفات إذا أضفت إلى موصوفها اقتضى ذلك أن تكون لائقة به.

**إذاً قلت:** «أمسكت الكأس يده بيدي» فإن أحداً لا يفهم من هذا القول أن يد الكأس كيدي، فهذه جملة واحدة، ومع هذا فإن ما يفهم من اليد المضافة إلى الكأس غير ما يفهم من اليد المضافة إلى الذي أمسك.

**إذاً يد الله** (عز وجل) التي نطق بها القرآن والسنة، ليس ظاهرها أنها كأيدي المخلوقين أبداً... بل إن ظاهرها أنها يد تليق بالله (سبحانه وتعالى).

وبهذا نقطع دابر هؤلاء المحرفين، الذين يدعون أن ظواهر الكتاب والسنة هو التمثيل ويتوصلون بهذا الاعتقاد الباطل إلى نفي ما جاء في الكتاب والسنة.

• • •

قال المؤلف (رحمه الله):

ودليل ذلك: السمع، والعقل.

**أما السمع:** فقوله (تعالى): ﴿نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيًّا مُّبِينٍ﴾ [الشعراء: ١٩٣ - ١٩٥].

وقوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [يوسف: ٢].

وقوله: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [الزخرف: ٣].

وهذا يدل على وجوب فهمه على ما يتضمنه ظاهره باللسان العربي إلا أن يمنع منه دليل شرعي.

وقد ذم الله (تعالى) اليهود على تحريفهم، وبين أنهم بتحريفهم من أبعد الناس عن الإيمان.

فقال: ﴿أَفَتَطْمِعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقْلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٧٥].

وقال (تعالى): ﴿مِنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مُوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا﴾ [النساء: ٤٦]. الآية.

## الشرح

يتضح من قوله (تعالى): ﴿بِلِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُّبِينٍ﴾ أن ما يجب علينا إذا جاءنا شيء في الكتاب والسنة أن نجريه على ما يتضمنه هذا اللفظ باللسان العربي؛ لأنه نزل باللسان العربي.

كذلك قوله (تعالى): ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [يوسف: ٢].

وقوله: ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [الزخرف: ٣].

﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ هذا للتعليل، أي: لأجل أن تعقلوا معانيه؛ لأنه نزل بلغتكم، فهذا يلزم أن نجريه على ما يتضمنه اللسان العربي؛ ولهذا قال: «وهذا يدل على وجوب فهمه على ما يتضمنه ظاهره باللسان العربي إلا أن يمنع منه دليل شرعي»، والله أعلم.



قال المؤلف (رحمه الله):

**وأما العقل:** فلأن المتكلم بهذه النصوص أعلم بمراده من غيره، وقد خاطبنا باللسان العربي الله، فمحب قبوله على ظاهره وإلا لاختلت الأراء وتفرقـت الأمة.

## الشرح

مما سبق يتضح، أن الواجب في نصوص القرآن والسنة إجراؤها على ظاهرها دون تحريف، ودليل ذلك السمع والعقل:

**أما السمع:** فقد استدللنا بعدة آيات كما سبق، وفي الآية الأخيرة ذكر أن التحريف من صنع اليهود، وأن من حرف من هذه الأمة نصوص الكتاب والسنة سواءً العلمية، أو العملية؛ كان فيه شبه من اليهود.

**أما العقل:** فنقول: إن المتكلم بهذه النصوص وهو الله، ورسوله أعلم الناس بمراده، كما أن كل متكلم أعلم بمراده مما تكلم به، والله (عز وجل) خاطب باللسان العربي المبين كما قال (تعالى): «**نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ** \* عَلَى شَيْءٍ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ \* يَلْسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ» [الشعراء: ١٩٣ - ١٩٥].

وإذا كان كذلك؛ فإنه يجب قبوله على ظاهره؛ لأننا لو لم نقل بقبوله على ظاهره؛ لتعدد التأويلات؛ لاختلاف الأراء، مما يؤدي إلى اختلاف الأمة لاختلاف الأراء، ولهذا تجد المتأولين هم أكثر الناس نزاعاً في المراد بالنصوص؛ لأن كل إنسان يأول على ما يقتضيه رأيه فيحصل الخلاف والتفريق وتكون الأمة أمّا ليست أمة واحدة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

## القاعدة الثالثة ظواهر نصوص الصفات معلومة لنا باعتبار ومجهولة لنا باعتبار آخر

فباعتبار المعنى هي معلومة، وباعتبار الكيفية التي هي عليها مجھولة .  
وقد دل على ذلك : السمع والعقل .

**أما السمع :** فمنه قوله (تعالى) : ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَيَدْبَرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَاب﴾ [ص: ٢٩].

وقوله (تعالى) : ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [الزخرف: ٣].  
وقوله (جل ذكره) : ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾ [النحل: ٤٤].

والتدبر لا يكون إلا فيما يمكن الوصول إلى فهمه ، ليذكر الإنسان بما فهمه منه .

وكون القرآن عربياً ليعقله من يفهم العربية يدل على أن معناه معلوم وإلا لما كان فرق بين أن يكون باللغة العربية أو غيرها .

وببيان النبي ﷺ القرآن للناس شامل لبيان لفظه وبيان معناه .

### الشرح

قال الله (تعالى) : ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَيَدْبَرُوا آيَاتِهِ﴾ [ص: ٢٩]  
وإذا كان نزل لتدبر الآيات؛ فمعلوم أن ما لا يمكن الوصول إلى معناه؛ فلا فائدة

من تدبره؛ لأن المقصود بالتدبر هو: الوصول إلى المعنى، ولهذا قال: «وليتذكّر» ولا تذكر إلا بعد معرفة المعنى.

وبيه مرا. (آمال) - أيضًا - : «إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ» [الزخرف: ٤٢]، أي: تعقلون معناه، فإن لفظه بالنسبة للسان العربي لو فرض أنه لا يعقل معناه، لم يكن ثم فرق بين أن يكون باللغة العربية، أو اللسان الأعجمي.

وأيضاً في قوله (تعالى): «وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ» [النحل: ٤٤] فالرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) بين القرآن لفظه ومعناه.

فإذا قال قائل: يلزمكم على هذا أن يكون للرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) تفسير كامل للقرآن؟

فالجواب: أن القرآن نزل بلسان عربي، والذين نزل القرآن بلغتهم لا يحتاجون إلى تفسير، إلا في أمور غامضة، فسرها الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، كقوله (تعالى): «لَلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيادةً» [يونس: ٢٦]، قال (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «الزيادة هي النظر إلى وجه الله»<sup>(١)</sup>.

وكقوله (تعالى): «وَأَعْدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ» [الأنفال: ٥٩] قال (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «أَلَا إِنَّ الْقُوَّةَ الرَّمِيمُ»<sup>(٢)</sup> ... وما أشبه ذلك.

أما الباقى فأمره واضح عند الصحابة، لا يحتاجون إلى تفسيره، فالرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) بين لفظ القرآن، ومعناه، ولم يترك منه شيئاً، وحيثند نقول: إن نصوص الصفات معلومة لنا باعتبار المعنى، أما باعتبار الكيفية التي عليها؛ فهي مجھولة لنا.

(١) أخرجه مسلم (١٨١) قال: حدثنا عبد الله بن عمر بن ميسرة، قال: حدثني عبد الرحمن بن مهدي، حدثنا حماد بن سلمة، عن ثابت البزنطي، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن صهيب، عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) قال: «إِذَا دَخَلَ أَهْلَ الْجَنَّةِ، قَالَ: يَقُولُ اللَّهُ (تَبَارَكَ وَتَعَالَى): تَرِيدُونَ شَيْئًا أَزِيدُكُمْ؟ فَبَقِيُّوْلُونَ: أَلَمْ تَبِيْضُ وَجْهَنَّمَ؟ أَلَمْ تَدْخُلَا الْجَنَّةَ وَتَنْجُّنَا مِنَ النَّارِ؟ قَالَ: فَيَكْشِفُ الْحِجَابُ، فَمَا أَعْطُوْا شَيْئًا أَحَبُّ إِلَيْهِمْ مِنَ النَّظرِ إِلَى رَبِّهِمْ (عَزَّ وَجَلَّ)»، حدثنا أبو بكر بن ثيبة، حدثنا يزيد بن هاورن، عن حماد بن سلمة بهذا الإسناد، وزاد: ثم تلا هذه الآية: «لَلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيادةً».

(٢) أخرجه مسلم (١٩١٧) من حديث عقبة بن عامر (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

## قال المؤلف (رحمه الله)

**وأما العقل:** فلأن من الحال أن ينزل الله (تعالى) كتاباً أو يتكلم رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) بكلام يقصد بهذا الكتاب وهذا الكلام أن يكون هداية للخلق، ويبقى في أعظم الأمور وأشدّها ضرورة مجهول المعنى، بمنزلة الحروف الهجائية التي لا يفهم منها شيء؛ لأن ذلك من السفة الذي تأباه حكمة الله (تعالى)، وقد قال الله (تعالى) عن كتابه: ﴿كِتَابٌ أَحْكَمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾ [هود: ١].

## الشرح

إن الله (تعالى) أنزل كتاباً، والنبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) تكلم بكلام لهداية الخلق، وإصلاح دينهم ودنياهم، فليس من العقول (أبداً) أن يكون هذا الكلام الذي يقصد به هداية الخلق لا يعرف معناه؛ لأن لفظاً لا يعلم معناه؛ لا يمكن أن يكون هداية، فإن الأعمامي الذي يتكلم بكلام لا نعرفه لو جاء وتكلم بكلام كثير؛ فإنه لا يفيدنا.

**فإذا قلنا:** إن الكتاب والسنة لا يعرف معناهما فيما يتعلق بالصفات، فمعنى هذا أننا أنكرنا العقول كما أنكرنا المنقول، فالمقال كم فيه من دليل على أن القرآن بيان.

**أنكرنا العقول:** لأنه ليس من العقول أن ينزل بهذا الكتاب ويتكلّم بهذا النبي بالكلام الذي يُراد به الهدایة. والمخاطبون لا يعرفون المعنى؛ إذ لم يستفيدوا من هذا اللفظ شيئاً، فالضرورة العقلية تستلزم أن يكون القرآن معلوم المعنى، وكذلك السنة، فهذا أمر ضروري عقلي لا نحيد عنه.



## قال المؤلف (رحمه الله)

هذه دلالة السمع والعقل على علمنا بمعاني نصوص الصفات .  
وأما دلالتهما على جهلنا لها باعتبار الكيفية ، (فقد سبقت في القاعدة السادسة من قواعد الصفات) .

وبهذا علم بطلان مذهب المفوضة الذين يفوضون علم معاني نصوص الصفات ، ويدعون أن هذا مذهب السلف . والسلف بريئون من هذا المذهب ، وقد تواترت الأقوال عنهم بإثبات المعاني لهذه النصوص إجمالاً أحياناً وتفصيلاً أحياناً ، وتفويضهم الكيفية إلى علم الله (عز وجل) .

## الشرح

الآن عندنا مذهب ، يسميه بعض الناس : «مذهب أهل السنة» ، أو «مذهب السلف» ، وهو التفويض ، ولذلك بعضهم يقول : أهل السنة ينقسمون إلى قسمين : مفوضة ومؤولة ، ثم لا يذكرون المذهب الحقيقي لأهل السنة<sup>(١)</sup> .

(١) يلفت الشيخ (رحمه الله) هنا الانتباه إلى أمرين :  
الأول : الخطأ في فهم مذهب أهل السنة والجماعة ، وتصويره على أنه التفويض الكامل للنصوص معنى وكيفية .  
والصواب أن مذهب أهل السنة هو تفويض الكيف فقط ، أما المعنى فيثبتونه على ما يلقي بالله (عز وجل) .

الثاني : أن أهل الكلام من الأشاعرة والماتريدية ومن وافقهم قد يطلقون على أنفسهم «أهل السنة والجماعة» مع ما يتأولونه من الصفات ؛ فيتبين ذلك على من يجهل مذهب السلف الصالح ؛ فيظن أن التأويل هو مذهب سلف هذه الأمة .

وانظر مثلاً لذلك قول السبكي في «ترجمة أبي الحسن الأشعري» (رحمه الله) : «شيخ طريقة أهل السنة والجماعة ، وإمام المتكلمين» «طبقات الشافعية» (٣٤٧/٢) .  
وينقل الزبيدي في «الإتحاف» (٨/٢) : «أن المشهور في ديار خراسان والعراق والشام وأكثرا الآفتخار أن الأشاعرة هم أهل السنة والجماعة ، ويُطلق ذلك على الماتريدية في ديار ما وراء النهر .

والمفوضة: معناه عندهم : الذين يقرؤون النصوص ويفرضون أمرها إلى الله، يقال له: «استوى على العرش» ما معنى استوى؟ فيقول: الله أعلم، فهؤلاء هم أهل التفويض.

أما أهل التأويل إذا سألتهم : ما معنى استوى؟ يقولون: استولى.

فهؤلاء الجماعة الجاهلون بمذهب السلف يقولون: إن مذهب السلف هو التفويض، وهذا مشهور حتى عند علماء أكابر لا يفهمون مذهب السلف تماماً، يقولون: إن مذهب السلف التفويض، فاقرأ وفوض الأمر إلى الله، وعندهم البيت المشهور في عقائدتهم:

**وكل نص أو هم التشبيهاً أوْلَهُ أو فوض وَرِمْ تنزِيهَا**

وعندهم أن نصوص الصفات كلها توهם التشبيه، فلذلك يقولون: «كل نص أو هم التشبيهاً؛ أوله» فانظر كيف قدم التأويل، «أو فوض ورم تنزِيهَا»، وهذه قاعدة باطلة؛ لأنَّه ليس في النصوص شيء يوهם التشبيه (أبداً)، بل كلها تدل على أنَّ الصفات لائقة بالله (عز وجل) فانتبهوا لهذه المسألة التي يغلط فيها بعض أكابر العلماء، فيقول: إنَّ أهل السنة ينقسمون إلى قسمين: «تفويض، وتأويل».

فـ«التفويض» هو مذهب السلف، وـ«التأويل» مذهب الخلف، ويقول في التفويض: أنك تفوض النص ولا تقول شيئاً في معناه أبداً.

ومعلوم أنَّ هذا من أبطل الأقوال؛ فالله (عز وجل) أنزل علينا كتاباً، ولرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) سنة، ثم ندعى أنَّ أعظم ما ترد من أجله (وهو الصفات) لا يفهم معناها، فهذا من أكبر القدر في القرآن والسنة، وأهل السنة والجماعة بريئون من هذا المذهب وينكرونه؛ لأنَّهم يثبتون النصوص ومعانيها الائقة بالله (عز وجل).

فإن قيل: هل أهل السنة والسلف ينفون التفويف مطلقاً؟  
نحيب بأنهم يقولون بالتفصيل: فالتفويض في الكيفية يثبتونه، والتفويض  
في المعنى ينكرونـه.

وفي التفويف يقول «المصنف»: «بإثبات المعانى لهذه النصوص إجمالاً  
أحياناً وتفويضهم الكيفية إلى علم الله (عز وجل) فإن قيل: استوى، لكن كيف  
استوى؟ نقول: الله أعلم».



### قال المؤلف (رحمه الله)

قال شيخ الإسلام ابن تيمية<sup>(١)</sup> في كتابه المعروف بـ«العقل والنقل» (ص ١١٦ ج ١)  
المطبوع على هامش (منهاج السنة)<sup>(٢)</sup>:

### الشرح

هذا الكتاب أثني عليه ابن القيم ثناءً عظيماً حتى قال فيه: «وله كتاب:

(١) هو الشيخ، الإمام، العلامة، الحافظ، الناقد، الفقيه، المجتهد، المفسر، البارع، شيخ الإسلام، علم الزهاد، نادرة العصر، تقى الدين أبو العباس أحمد بن المغنى شهاب الدين عبد الخاليم بن الإمام المجتهد شيخ الإسلام مجد الدين عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الحراني، أحد الأعلام، ولد في ربيع الأول سنة إحدى وستين وستمائة.

له مصنفات في مختلف الفنون، يقول ابن عبد الهادي: «لا أعلم أحداً من متقدمي الأمة ولا متأخرتها جمع مثل ما جمع، ولا صنف نحو ما صنف، ولا قريباً من ذلك، مع أن أكثر تصانيفه إنما أملأها من حفظه، وكثير منها صنفه في الحبس، وليس عنده ما يحتاج إليه من الكتب».

ولوافقه الشجاعة، ومناذنته لأهل البدع، حبس عدة مرات، وتوفي مظلوماً معتقلًا في ليلة الاثنين

العشرين من شهر ذي القعدة ستة ثمان وعشرين وسبعين مائة.

وانظر: «تذكرة الحفاظ» (٤/١٤٩٦)، «ذيل طبقات الحنابلة» (٢/٣٨٧)، و«شذرات الذهب» (٦/٨٠)، و«العقود الدرية» لابن عبد الهادي.

(٢) وهو مطبوع باسم «درء تعارض العقل والنقل» في عشر مجلدات بتحقيق محمد رشاد سالم، في  
جامعة الإمام محمد بن سعود.

(العقل والنقل) الذي ما في الوجود له نظير ثانٍ يعني ما ألف الناس في إبطال مذهب أهل الإلحاد والفلسفه.

هذا الكتاب «العقل والنقل» لا يقرأ إلا إنسان متبحر في العلم، أما قليل العلم فإنه لو قرأ هذا الكتاب، فإنه سوف يغرقه؛ لأنَّه لا يسبح في البحر إلا سباح، والذي عنده فهم يرى في هذا الكتاب العجب العجائب، فرحم الله شيخ الإسلام.

وقد طبع مستقلاً، وسمي باسم آخر، وهو «درء تعارض العقل والنقل» أي: دفع تعارض العقل والنقل، فهما لا يتعارضان حتى إنَّه (رحمه الله) ذكر فيه قاعدة عجيبة، فقال: «كل إنسان ادعى أن النصوص تدل على قول باطل فأنا مستعد أن أجعل دليله دليلاً عليه»، وهذا غريب في المصادر، أي: أنك تأتي بدليل فيأخذه غيرك ليرميك به.

ولكن هذا حق؛ فكل دليل يستدل به للباطل ففيه دليل عليه، فإذا قال قائل: نحن ننكر الصفات؛ لأنَّ الله يقول: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]. نقول: هذه الجملة نفسها دليل عليه؛ لأنَّ نفي المماثلة دليل على وجود الأصل؛ فإنه لو لم يكن الأصل موجوداً؛ لكان نفي المماثلة لهواً لا فائدة منه. إذاً فكل نص يستدل به صاحب باطل على باطله، ففيه دليل عليه عند التأمل، وشيخ الإسلام (رحمه الله) التزم بذلك في هذا الكتاب.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

«وأما التفويض فمن المعلوم أنَّ الله أمرنا بتدبُّر القرآن وحضرنا على عقله وفهمه، فكيف يجوز مع ذلك أن يراد منا الإعراض عن فهمه ومعرفته وعقله»<sup>(١)</sup>

(١) درء تعارض العقل والنقل (٢٠١/١) تحقيق محمد رشاد سالم.

- إلى أن قال (ص ١١٨) - : «وَحِينَئِذٍ نَّيْكُونُ مَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ فِي الْقُرْآنِ أَوْ كَثِيرٌ مَا وَصَفَ اللَّهُ بِهِ نَفْسَهُ لَا يَعْلَمُ الْأَنْبِيَاءُ مَعْنَاهُ، بَلْ يَقُولُونَ كَلَامًا لَا يَعْقُلُونَ»<sup>(١)</sup>

## الشرح

من الغريب أن أهل التفويض يقولون: إنَّ الذِّي فِي الْقُرْآنِ لَا يَعْلَمُ أَحَدٌ مَعْنَاهُ، حتى الرسول ﷺ لو سُئلَ عن معنى: «بِلْ يَدَاهُ مَبْسُوتَانِ» [المائدة: ٦٤]؟ لقال: ما أدرى. ولو سُئلَ عن معنى: «إِسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ» [الفرقان: ٥٩]؟ لقال: ما أدرى. ولو قيل له: إنك تقول: «إِنَّ اللَّهَ يَنْزَلُ إِلَيْنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا...» فما معنِّي يَنْزَلُ؟ لقال: لا أدرى. وكذلك لو قيل: أنت تقول: «إِنَّ اللَّهَ يَضْحِكُ إِلَى رَجُلَيْنِ يَقْتَلُ أَحَدَهُمَا الْآخَرُ» فما معنِّي الصَّحَّ؟ لقال: ما أدرى! فهذا غير معقول.



## قال المؤلف (رحمه الله)

«قال: ومعلوم أن هذا قدح في القرآن والأنبياء إذ كان الله أنزل القرآن وأخبر أنه جعله هدىًّا وبياناً للناس، وأمر الرسول أن يبلغ البلاغ المبين، وأن يبين للناس ما نزل إليهم وأمر بتدارك القرآن وعقله ومع هذا فأشرف ما فيه وهو ما أخبر به رب عن صفاتة... لا يعلم أحد معناه فلا يعقل ولا يتدارك، ولا يكون الرسول بينَ للناس ما نزل إليهم، ولا بلغ البلاغ المبين، وعلى هذا التقدير فيقول كل ملحد ومبتدع الحق في نفس الأمر ما علمته برأيي وعقلي، وليس في النصوص ما ينافي ذلك؛ لأن تلك النصوص مشكلة متشابهة، ولا يعلم أحد معناها، وما لا يعلم أحد معناه لا يجوز أن يستدل به، فيبقى هذا الكلام سداً

(١) درء تعارض العقل والنقل (٢٠٤/١).

باب الهدى والبيان من جهة الأنبياء، وفتحاً لباب من يعارضهم ويقول: إن الهدى والبيان في طريقنا لا في طريق الأنبياء؛ لأننا نحن نعلم ما نقول ونبيه بالأدلة العقلية، والأنبياء لم يعلموا ما يقولون فضلاً عن أن يبينوا مرادهم.

فترين أن قول أهل التفويض الذين يزعمون أنهم متبعون للسنة والسلف من شر أقوال أهل البدع والإلحاد<sup>(١)</sup>. أهـ. كلام الشيخ.

وهو كلام سديد من ذي رأي رشيد، وما عليه مزيد (رحمه الله تعالى) رحمة واسعة، وجمعنا به في جنات النعيم.

## الشرح

قول أهل التفويض قبح في القرآن والأنبياء، فإذا قيل: أن الرسل تقول ما تقول من الوحي فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته، وهي لا تدرى معنى ما تقول؛ فهذا من أكبر القدح في الأنبياء (عليهم الصلاة والسلام).

وهذا مما يفتح باب الإلحاد؛ لأن الملحدين يقولون: أنتم تستدلون عليَّ بكلام لا تدرؤون معناه، وأنا أستدل عليكم بعقلي ورأيي، فإن من يقول: إن المعنى كذلك، خير من يقول: أنا لا أدرى.

ولهذا اشتبهت هذه المسألة على بعض الناس، وقال تلك العبارة الصادقة الكاذبة: «طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم» فهذه العبارة صادقة كاذبة، صادقة في الجملة الأولى، وكاذبة في الجملة الثانية، فطريقة السلف أسلم بلا شك<sup>(٢)</sup>.

(١) «درء تعارض العقل والنقل» (١/٢٠٤ ، ٢٠٥).

(٢) لما كان أهل الكلام (ومنهم الأشاعرة) قد ابتدعوا بعض الأصول والقواعد العقلية المخالفة لمذهب السلف؛ اضطروا وهم يواجهون معارضة علماء أهل السنة والجماعة إلى أن يبرروا مخالفتهم لمذهب السلف، فجاءت لهم بعض المقالات الغربية، مثل ما حكاه شيخ الإسلام ابن تيمية عن =

أما أن تكون طريقة الخلف أعلم وأحکم؛ فهذا من أكذب ما يكون من الكلام:

فأولاً، هذه الكلمة متناقضة، فكيف يقال: هذه أسلم والثانية أعلم وأحکم؟ فإنه إذا كانت السلامة كان العلم والحكمة، فالجاهل لا يَسلِم أبداً، والسفيه لا يَسلِم أبداً، فالجاهل لا يمكن أن يكون أسلم من العالم، ولا السفيه أسلم من الحكيم. فإذا قررت بأن طريقة السلف أسلم؛ لزمالك أن تقر بأن طريقة السلف أعلم وأحکم.

ثانياً، بأي وجه يقولون: إن طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم

= بعض النهاة أنه قال: «إن طريقة الخلف أعلم وأحکم، وطريقة السلف أسلم». لأنه ظن أن طريقة الخلف فيها معرفة النفي الذي هو عنده الحق، وفيها طلب التأويل لمعاني نصوص الإثبات فكان في هذه عندهم علم يعقلون وتأويل لمنقول ليس في الطريقة التي ظنها طريقة السلف.

وكان فيه أيضاً رد على من يتسمى بمدلول النصوص، وهذا عنده من إحكام تلك الطريق، ومذهب السلف عنده عدم النظر في فهم النصوص لتعارض الاحتمالات، وهذا عنده أسلم؛ لأنه إذا كان اللفظ يتحمل عدة معانٍ فتفسيره ببعضها دون بعض فيه مخاطرة وفي الإعراض عن ذلك سلامة من هذه المخاطرة.

وهذا ظن أن مذهب السلف هو: الإيمان المجرد، بالألفاظ النصوص، دون فهم معانيها ومدلولاتها؛ ولذلك علق شيخ الإسلام على هذا بقوله:

«فلو كان قد بين وتبين لهذا وأمثاله أن طريقة السلف إنما هي إثبات ما دلت عليه النصوص من الصفات، وفهم ما دلت عليه، وتدبّره، وعقله، وإبطال طريقة النهاة، وبيان مخالفتها لصریح العقول، وصحیح المنقول؛ علم أن طريقة السلف: أعلم وأحکم وأسلم، وأهدى إلى الطريق الأقوم، وأنها تتضمن تصديق الرسول فيما أخبر به وفهم ذلك ومعرفته وأن ذلك هو الذي يدل عليه صریح العقول ولا ينافي ذلك إلا ما هو باطل وكذب، وأن طريقة النهاة المناافية لما أخبر به الرسول طريقة باطلة شرعاً وعقلاً، وأن من جعل طريقة السلف عدم العلم بمعاني الآيات وعدم إثبات ما تضمنته من الصفات فقد قال غير الحق، إنما عمداً، وإنما خططاً، كما أن من قال على الرسول إنه لم يبعث بإثبات الصفات بل بعث بقول النهاة كان مفترياً عليه». «درء تعارض العقل والنقل» (٥/٣٧٨)، وانظر موقف ابن تيمية من الأشاعرة للمحمود (٢/٧٥٦).

، أ الحكم؟ فالسلف هم: الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، والخلفاء الراشدون، والصحابة، والتابعون لهم بإحسان من أئمة الهدى والحق، فهل تكون طريقة الخلف أعلم وأحكم من طريقة هؤلاء؟

وهل تكون طريقة المعتزلة والناظار أعلم وأحكم من طريقة النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، وأبي بكر، وعمر، وعثمان، وعلي؟ هذا غير معقول أبداً، ولو أن إنساناً ثبت على هذا لأخرجناه من الإسلام؛ لأن هذا من أعظم القدح في رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، وفي أصحابه، كما قال شيخ الإسلام: أن يأتي أفراد الصابئة والشركين واليهود والنصارى، ثم يُقال: هم أعلم وأحكم من الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وأصحابه فيما يتعلق بأسماء الله وصفاته، فهذا شيء مستحيل<sup>(١)</sup>.

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) في «مجموع الفتاوى»، (٨/٥):

ولا يجوز - أيضاً - أن يكون الخالفون أعلم من السالفين، كما قد يقوله بعض الأغبياء من لم يقدر قدر السلف بل ولا عرف الله ورسوله والمؤمنين به حقيقة المعرفة المأمور بها من أن «طريقة السلف أسلم وطريقة الخلف أعلم وأحكم».

وإن كانت هذه العبارة إذا صدرت من بعض العلماء قد يعني بها معنى صحيحاً، فإن هؤلاء المبتدعين الذين يفضلون طريقة الخلف من المتكلفة ومن حدا حذوهم على طريقة السلف إنما أتوا من حيث ظنوا أن طريقة السلف هي: « مجرد الإيمان بالفاظ القرآن والحديث من غير فقه لذلك» بمنزلة الأميين الذين قال الله فيهم: «وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّا أَمَانِيًّا» وإن طريقة الخلف هي استخراج معاني النصوص المصروفة عن حقائقها بأنواع المجازات وغرائب اللغات.

فيهذا الفتن الفاسد أوجب تلك المقالة التي مضمونها نبذ الإسلام وراء الظاهر، وقد كذبوا على طريقة السلف، وضلوا في تصويب طريقة الخلف، فجمعوا بين الجهل بطريقة السلف في الكذب عليهم وبين الجهل والضلالة بتصويب طريقة الخلف.

وبسبب ذلك اعتقادهم أنه ليس في نفس الأمر صفة دلت عليها هذه النصوص بالشبهات الفاسدة التي شاركوا فيها إخوانهم من الكافرين فلما اعتقادوا انتفاء الصفات في نفس الأمر، وكان مع ذلك لابد للنصوص من معنى بقوا متربدين بين الإيمان باللفظ وتقويض المعنى وهي التي يسمونها طريقة السلف، وبين صرف اللفظ إلى معانٍ بنوع تكليف وهي التي يسمونها طريقة الخلف، فصار هذا الباطل مرتكباً من فساد العقل والكفر بالسمع فإن النفي إنما اعتمدوا فيه على أمور عقلية

= ظنواها بيات وهي شبكات، والسمع حرفوا فيه الكلم عن موضعه .  
فلمما ابتنى أمرهم على هاتين المقدمتين الكافريتين كانت التبيحة استجهال السابقين الأولين واستنبالا لهم واعتقاد أنهم كانوا قوماً أميين بمنزلة الصالحين من العامة لم يتبخروا في حقائق العلم بالله ولم يتغطوا لدقائق العلم الإلهي وأن الخلف الفضلاء حازوا قصب السبق في هذا كله .

ثم هذا القول إذا تدبره الإنسان وجده في غاية الجهالة بل في غاية الضلاله كيف يكون هؤلاء المتأخرن لاسيما والإشارة بالخلف إلى ضرب من المتكلمين الذين كثُر في باب الدين اضطرابهم وغلوظ عن معرفة الله حجابهم وأخبر الواقع على نهاية أقدامهم بما انتهت إليه أمرهم حيث يقول :

لعمري لقد طفت المعاهد كلها      وسررت طرق بين تلك المعالم  
فلم أر إلا واضعاً كف حائر      على ذقن أو قارعاً سن نادم

وأقروا على أنفسهم بما قالوه متمثلين به أو منشئين له فيما صنفوه من كتبهم كقول بعض رؤسائهم  
نهاية إقادم العقول عقال      وأكثر سعي العالمين ضلال  
وأرواحنا في وحشة من جسمنا      وحاصل دنيانا أذى ووبال  
ولم تستفد من بحثنا طول عمرنا      سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تشفي علياً، ولا تروي غلياً، ورأيت  
اقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الإثبات: «الرحمن على العرش استوى»، «إليه يصعد الكلم  
الطيب»، واقرأ في النفي: «ليس كمثله شيء»، «ولا يحيطون به علمًا»، ومن جرب تجربتي عرف  
مثل معرفتي .

ويقول الآخر منهم: لقد خضت البحر الأعظم، وتركت أهل الإسلام وعلومهم وخضت في الذي  
نهوني عنه، والآن إن لم يتداركني ربى برحمته فالويل لفلان، وهو أنا أموت على عقيدة أمي . اهـ  
ويقول الآخر منهم: أكثر الناس شكا عند الموت أصحاب الكلام، ثم هؤلاء المتكلمون المخالفون  
للسلف إذا حق عليهم الأمر لم يوجد عنهم من حقيقة العلم بالله وخالف المعرفة به خبر، ولم  
يقعوا من ذلك على عين ولا أثر كيف يكون هؤلاء المحجوبون المنقوصون المسبوقون  
الخيارات المتهوكون أعلم بالله وأسمائه وصفاته وأحكام في باب ذاته وأياته من السابقين الأولين من  
المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان من ورثة الأنبياء وخلفاء الرسل وأعلام الهدى  
ومصابيح الدجىن، الذين بهم قام الكتاب وبه قاموا وبهم نطق الكتاب وبه نطقوا الذين وهبهم الله  
من العلم والحكمة ما بروزا به على سائر أتباع الأنبياء فضلاً عن سائر الأمم الذين لا كتاب لهم،  
وأحاطوا من حقائق المعارف وبواطن الحقائق بما لو جمعت حكمة غيرهم إليها لاستحباب من يطلب  
المقابلة !

ثم، كيف يكون خير قرون الأمة أنقص في العلم والحكمة لاسيما العلم بالله وأحكام أسمائه  
وآياته من هؤلاء الأصغر بالنسبة إليهم أم كيف يكون أفراد المفلسفة وأتباع الهند واليونان =

وهذا القول وهو : «**التفويض**» أرجو أن تتبعها له؛ لأنكم ربما تجدونه في كتب علماء أجلة في أعيننا وأعينكم ، وقد يطلقون مثل هذه العبارة: «طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم» وهم لو علموا مقتضى هذه العبارة ومستلزماتها لما قالوها أبداً، لكن قد تدرج على أستھم من غير تروٍ وتمهل ، ويأخذها آخر عن أول، وإلا فلو تأملوا لوجدوها متناقضة باطلة يلزم عليها لوازم فاسدة .

ونحن نرميهم بدائهم، فإن زعماءهم ورؤسائهم كان متھى أمرهم إلى **الخير والقلق والشك**<sup>(١)</sup>.

قال بعض العلماء: (وأظنه الشافعي)<sup>(٢)</sup>: «أكثر الناس شكًا عند الموت: أهل الكلام»، وهؤلاء هم الذين يدعون أنهم أعلم وأحكم .

---

= وورثة المجوس والشركين وضلالي اليهود والنصارى والصابرين وأشكالهم وأشباههم أعلم بالله من ورثة الأنبياء وأهل القرآن والإيمان؟!

(١) والشك والخير من سمات أهل الكلام، وفي مقدمتهم أعلام الأشعرية .

وقد قيل: إن الأشعري (مع أنه من أقربهم إلى السنة والحديث وأعلمهم بذلك) صنف في آخر عمره كتاباً في تكافؤ الأدلة يعني أدلة علم الكلام . وما زال أئمته يخبرون بعدم الأدلة والهدى في طريقهم؛ حتى قال أبو حامد الغزالي: «أكثر الناس شكًا عند الموت: أهل الكلام».

وهذا أبو عبد الله الرازى من أعظم الناس في هذا الباب (باب الخير والشك والاضطراب) وهو كثيراً ما يعترف بالخير في الموضع العظيمة مثل مسائل الصفات وحدوث العالم ونحو ذلك . وكذلك الإمام الأذمى، يصرح في مثل هذه المسائل بأنه إشكال مشكل .

وهذا الشك وتلك الخير التي انتابتهم بسبب خوضهم في علم الكلام أدى إلى رجوع أئمته أمثال الجويني والشهرستاني والرازى وغيرهم .

ولكن تبقى كتبهم وأكاربهم كما يقول شيخ الإسلام محة عظيمة في الأمة وفتنة لم نظر فيها، ولا حول ولا قوة إلا بالله .

(٢) بل هي مقوله أبي حامد الغزالي ، عززها إليه شيخ الإسلام في «مجمع الفتاوى» (٤/٢٨) وقد تقدمت ترجمته .

وقال الرazi<sup>(١)</sup> ، وهو من رؤسائهم :

«لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيتها تشفى علياً، ولا تروي علياً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن، أقرأ في الإثبات: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: ٥]، ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلْمُ الطَّيْبُ﴾ [فاطر: ١٠]، واقرأ في النفي: ﴿لَيْسَ كَمِثْلَهُ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا﴾ طه: ١١٠]، ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي» .

وهذا كلام جيد، ودليل واضح على أن أهل الكلام لا ينتفعون بكلام لا يشفى علياً، ولا يروي علياً، وكان قد قال أبياتاً متمثلاً أو منشئاً :

نهاية إقدام العقول عقال  
وأكثر سعي العالمين ضلال  
وأرواحنا في وحشة من جسمونا  
وغاية دنيانا أذى ووبال  
سوى أن جمعنا فيه قبيل وقالوا  
ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

• • •

(١) هو : محمد بن عمر بن الحسين القرشي ، فخر الدين أبو عبد الله الراري العلامة الكبير ، ذو الفنون ، الأصولي ، المفسر ، كبير الأذكياء والحكماء ، ولد سنة أربع وأربعين وخمسة وسبعين . تلمذ على والده ضياء الدين المعروف بخطيب الري ، ولما توفي تلمذ على الكمال السمناني ومجد الدين الجيلي الذي لازمه الفخر حتى في أسفاره وأخذ عنه الفلسفة كما أخذ عن أبيه ضياء الدين الفقه وعلم الكلام .

وقد بدت منه في تواлиمه بلايا وعظائم وانحرافات عن السنة والله يغفو عنه ، فإنه قد توفي على طريقة حميدة ، والله يتولى السرار .

مات بهراء يوم عبد القطر سنة ست وستمائة وقد اعترف في آخر عمره بأن الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية لا تشفى علياً ، ولا تروي علياً .

انظر : «سير أعلام النبلاء» (٢١/٥٠٠) ، «الكامل في التاريخ» (١٢٠/١٢) ، «طبقات الشافعية» (٥/٣٣) .

**قال المؤلف (رحمه الله)**

### القاعدة الرابعة

## ظاهر النصوص ما يتبادر منها إلى الذهن من المعانى

وهو يختلف بحسب السياق وما يضاف إليه الكلام، فالكلمة الواحدة يكون لها معنى في سياق، ومعنى آخر في سياق. وتركيب الكلام يفيد معنى على وجه معنى آخر على وجه.

### الشرح

إذا جاءني طالب علم كبير وأنا أوزع كتاباً، فقال: أريد كتاباً، فقلت لوكيلي على المخزن: «أعطه ما يليق به»، وكان في المخزن: «الفتاوى، والمغني، والمهدب، وكتب السنة»، فإن وكيلي ينبغي عليه أن يعطيه من هذا كله؛ لأنه طالب علم، وأنا قلت له: «أعطه ما يليق به».

ولو جاءني طالب في المرحلة الابتدائية وطلب كتاباً، فقلت لوكيلي: «أعطه ما يليق به»، فإنه يعطيه من الكتب الصغيرة التي تليق به.

فقولي: «ما يليق به» واحد في المرتين، ولكنه اختلف بحسب ما أضيف إليه، لا بحسب السياق فإن السياق واحد، فكان الاختلاف بحسب ما أضيف إليه اللفظ، فما يليق بهذا غير ما يليق بهذا.



## قال المؤلف (رحمه الله)

فلفظ (القرية)، مثلاً يراد به القوم تارة، ومساكن القوم تارة أخرى. فمن الأول قوله (تعالى): ﴿وَإِنْ مَنْ فِرِيهِ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِكُوهَا قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِيدًا﴾ [الإسراء: ٥٨]. ومن الثاني قوله (تعالى) عن الملائكة ضيف إبراهيم: ﴿إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلَ هَذِهِ الْقُرْيَةِ﴾ [العنكبوت: ٣١].

وتقول، صنعت هذا بيدي، فلا تكون اليد كاليد في قوله (تعالى): ﴿لَمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ [ص: ٧٥]؛ لأن اليد في المثال أضيفت إلى المخلوق فتكون مناسبة له، وفي الآية أضيفت إلى الخالق فتكون لائقه به، فلا أحد سليم الفطرة صريح العقل يعتقد أن يد الخالق كيد المخلوق أو بالعكس.

وتقول، ما عندك إلا زيد، وما زيد إلا عندك، فتفيد الجملة الثانية معنى غير ما تفيده الأولى مع اتحاد الكلمات، لكن اختلف التركيب فتغير المعنى به.

## الشرح

المراد بالقرية هنها أهلها؛ لأن القرى التي هي مساكن لا تعذب، وإنما تعذب الساكن دون المسكن.

ومن الثاني قوله عن الملائكة (ضيف إبراهيم): ﴿إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلَ هَذِهِ الْقُرْيَةِ﴾ [العنكبوت: ٣١]. أي: أهل هذه المساكن؛ لأنه قال: «أهل» فلا يمكن أن يُراد بالقرية هنا أهلها؛ لأننا لو قلنا: المراد بالقرية أهل القرية؛ لكان التركيب: إننا مهلكوا أهل هذه الأهل!! وهذا لا يستقيم.

وإذا قلت: صنعت هذه بيدي، فلا تكون اليد هنها كاليد المذكورة في قوله (تعالى): ﴿لَمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ [ص: ٧٤]، وذلك لأن اليد في الأول

أضيفت إلى المخلوق؛ ف تكون مناسبة له، وفي الآية أضيفت إلى الخالق ف تكون لائقة به، فلا أحد سليم الفطرة، صريح العقل، يعتقد أن يد الخالق كيد المخلوق، والعكس، مع أن اللفظ واحد لكن هناك فرق، فاليد التي أضافها الله لنفسه ليست كاليد التي أضيفت للمخلوق فهذا بحسب الإضافة.

وفي قوله: «ما عندك إلا زيد» وقوله: «ما زيد إلا عندك» نجد أن الجملة الأولى تفيد معنى غير الذي تفيده الجملة الثانية مع اتحاد الكلمات، وهذا جاء من اختلاف التركيب، فقوله: «ما عندك إلا زيد» حصر في المكان، وقوله: «ما زيد إلا عندك» حصر في الكائن.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

إذا تقرر هذا ظاهر نصوص الصفات ما يتبادر منها إلى الذهن من المعاني.

وقد انقسم الناس فيه إلى ثلاثة أقسام:

#### القسم الأول:

من جعلوا الظاهر المبادر منها معنى حقاً يليق بالله (عز وجل) وأبقوا دلالتها على ذلك، وهؤلاء هم السلف الذين اجتمعوا على ما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه، والذين لا يصدق لقب أهل السنة والجماعة إلا عليهم.

### الشرح

سموا «أهل السنة»؛ لأنهم عسكوا بالسنة، و«الجماعة»؛ لأنهم اجتمعوا عليها، فهذا اللقب: «أهل السنة والجماعة» لا يصدق إلا على هؤلاء.

وأما من قال: إن المراد بالجماعة هنا جماعة الإمامة (يعني: الذين هم تحت

إمام واحد) فهذا كذب على اللغة، بل المراد بالجماعة: الاجتماع، فهذا هو الأصل في لفظ الجماعة كما قال شيخ الإسلام في «الواسطية» فإنه قال: الجماعة في الأصل اسم للاجتماع، فيكون معنى أهل السنة أي: أهل السنة والاجتماع على السنة<sup>(١)</sup>.

وبهذا نعرف أن مذهب المفوضة (أو بعبارة أصح): أن المفوضين والمأولين<sup>(٢)</sup> لا يصدق عليهم أهل السنة مع أن كثيراً من المتأخرین يرى أن أهل السنة ينحصرون في المفوضة والمأولة، ونحن نقول وبملء أفواهنا: إن المفوضة والمأولة لا يصدق عليهم هذا اللقب؛ لأننا نعلم أن سنة رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وسنة أصحابه هي: إيقاء النصوص على ظاهرها على ما يليق بالله (عز وجل)، والمأولة يحرفوها عن ظاهرها.

ونعلم (أيضاً) أن من سنة النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وأصحابه أن لهذه النصوص معنى يليق بالله، والمفوضة يقولون: لا معنى لها، أو على الأقل يقولون: لا نعلم لها معنى.

**فالحاصل:**

أن لقب أهل السنة والجماعة تأبى أن ينطبق إلا على مذهب السلف فقط، وهم الذين يجررون النصوص على ظاهرها على معنى يليق بالله (سبحانه وتعالى) ونقول:

**وكلُّ يَدْعُونَ وَصَلَا لِلْيَلَى      وَلِلَّيْلَى لَا تَقْرَرُ لَهُمْ بِذَاكِرا**

ونقول لهم: هاتوا ببرهانكم؟ فأين السنة من قوم يخالفون سنة رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وأصحابه، فإذا كان هؤلاء المفوضة يخالفون طريق النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)

(١) انظر «شرح الواسطية» للشيخ (رحمه الله) (٥٢/١) فقيه فوائد.

(٢) مر بـك في «القاعدة السابقة» معنى التغويض والتأويل وإياضحة مذهب أهل السنة والجماعة.

وأصحابه؛ لأن النبي ﷺ وأصحابه يقررون باللفظ والمعنى، وهؤلاء يقررون باللفظ ولا يقررون بالمعنى، فأين السنة والجماعـة من قوم يحرفون الكلم عن مواضعه ويقولون: «ليس المراد بها ظاهرها».

ونقول: إن هؤلاء (الذين سلكوا مذهب التفويض أو التأويل) إذا كان هذا هو مؤدى اجتهادهم، وهم يريدون الحق، ولكن لم يوفقا لإصاـبـتهـ، فـإـنـ اللهـ (تعالىـ)ـ يـعـفـوـ عـنـهـمـ؛ـ لـأـنـ الرـسـولـ (ﷺ)ـ جـعـلـ لـمـنـ اـجـتـهـدـ فـأـخـطـأـ أـجـرـاـًـ وـاحـدـاـ،ـ وـلـمـ اـجـتـهـدـ وـأـصـابـ أـجـرـيـنـ<sup>(١)</sup>ـ.ـ وـلـذـلـكـ فـنـحـنـ نـحـكـمـ بـخـطـئـهـمـ،ـ وـنـقـولـ لـهـمـ:ـ أـخـطـائـهـمـ،ـ وـلـمـ تـصـيـبـواـ،ـ لـكـنـ هـلـ نـقـولـ بـأـنـهـ يـأـثـمـونـ؟ـ

نقول: من طلب الحق، وصدق في طلبه، واجتهد في الوصول إليه، لا نحكم بائهم، ولكتنا نضلله في رأيه، لا نضلله في مسلكه ومنهجه، وأما من علمـناـ أـنـهـ مـنـازـعـ وـمـكـاـبـرـ وـلـاـ يـرـيدـ الـحـقـ،ـ إـنـماـ يـرـيدـ نـصـرـ رـأـيـهـ وـنـصـرـ مـتـبـوعـيـهـ،ـ فـإـنـاـ نـحـكـمـ بـضـلالـهـ،ـ وـخـطـئـهـ،ـ وـإـثـمـهـ؛ـ لـأـنـ لـيـسـ بـمـجـتـهـدـ.

وهـذـاـ هـوـ الـمـيزـانـ الـقـسـطـ؛ـ وـنـحـنـ لـاـ نـظـلـمـ أـحـدـاـ عـلـىـ حـسـابـ دـيـنـاـ،ـ أـوـ عـلـىـ حـسـابـ مـاـ يـجـبـ عـلـيـنـاـ مـنـ الـعـدـلـ،ـ إـنـماـ نـقـولـ الـعـدـلـ شـرـعـ اللـهـ،ـ فـمـنـ تـمـسـكـ بـهـ،ـ وـأـدـىـ مـاـ عـلـيـهـ؛ـ فـلـيـسـ بـأـثـمـ.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وقد أجمعوا على ذلك كما نقله ابن عبد البر<sup>(٢)</sup> فقال: «أهل السنة مجتمعون

(١) أخرجه البخاري (٧٣٥٢)، ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص، أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إذا حكم الحاكم فاجتهد، ثم أصاب؛ فله أجران، وإذا حكم فاجتهد، ثم أخطأ؛ فله أجر».

(٢) هو الإمام حافظ المغرب، شيخ الإسلام، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري الأندلسي القرطبي المالكي، صاحب التصانيف الفاتحة مولده سنة ثمان وستين وثلاثمائة.

على الإقرار بالصفات الواردة كلها في القرآن الكريم والسنة، والإيمان بها، وحملها على الحقيقة لا على المجاز، إلا أنهم لا يكيفون شيئاً من ذلك، ولا يحدون فيه صفة محصورة<sup>(١)</sup> أهـ.

رقال القاضي أبو يعائى<sup>(٢)</sup> في كتاب «إبطال التأويل»: «لا يجوز رد هذه الأخبار، ولا التشاغل بتأويلها، والواجب حملها على ظاهرها، وأنها صفات الله، لا تشبه صفات سائر الموصوفين بها من الخلق، ولا يعتقد التشبيه فيها، لكن على ما روى عن الإمام أحمد وسائر الأئمة»<sup>(٣)</sup> أهـ.

نقل ذلك عن ابن عبد البر والقاضي شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوى الحموية (ص ٨٧-٨٩ جـ٥) من مجموع الفتاوى لابن القاسم.

وهذا هو المذهب الصحيح، والطريق القويم الحكيم، وذلك لوجهين:

= ساد أهل زمانه في الحفظ والإتقان، قال الباقي: «لم يكن بالأندلس مثل أبي عمر في الحديث»، وقال ابن حزم: «التمهيد لصاحبنا أبي عمر لا أعلم في الكلام على فقه الحديث مثله».

وقال الذهبي: وكان في أصول الديانة على مذهب السلف لم يدخل في علم الكلام بل قغا آثار مشايخه (رحمهم الله). وكانت وفاته سنة ثلث وستين وأربعين مائة.

انظر: «سير أعلام النبلاء» (١٤٣/١٨)، و«تذكرة الحفاظ» (١١٢٨/٣)، و«العبر» (٢٥٥/٣)، و«شذرات الذهب» (٣١٤/٣).

(١) «التمهيد» لابن عبد البر (١٣٤/٦) ترتيب أسامة بن إبراهيم.

(٢) هو الإمام العلامة شيخ الخانبلة القاضي أبو يعلان محمد بن الحسين بن محمد بن خلف البغدادي الخنبلي ابن الفراء صاحب «التعليق الكبرى»، والتصانيف المفيدة في المذهب. ولد في أول سنة ثمانين وثلاثمائة.

قال الذهبي: كان ذا عبادة وتهجد وملازمة للتصنيف مع الحالة والمهابة، ولم تكن له يد طولى في معرفة الحديث، فربما احتاج بالواهبي.

توفي سنة ثمان وخمسين وأربعين مائة

انظر: «سير أعلام النبلاء» (١٤٣/٨٩)، و«تاريخ بغداد» (٢٥٦/٢)، و«المتنظم» (٢٤٣/٨)، و«شذرات الذهب» (٣٠٦/٣).

(٣) انظر «إبطال التأويلات» (٤٣/١).

الأول: أنه تطبيق تام لما دل عليه الكتاب والسنة من وجوب الأخذ بما جاء فيهما من أسماء الله وصفاته كما يعلم ذلك من تبعه بعلم وإنصاف.

### الشرح

من تأمل مذهب أهل السنة؛ وجده مطابقاً لما دل عليه الكتاب والسنة، ولكن يشترط لمن تتبع مذهب أهل السنة، وتأمله؛ أن يكون بعلم وإنصاف: فمن كان جاهلاً فإنه لا يمكن أن يعرف مطابقة أهل السنة للكتاب والسنة؛ لأنَّه جاهل، والجاهل لا يعرف أن هذا المذهب مطابق لما دل عليه الكتاب والسنة.

ومن تأمل مذهب أهل السنة بغير عدل ولا إنصاف، فإنه سيكابر، ويقول: الكتاب والسنة لا يدلان على هذا، ويقول: أنتم يا أهل السنة تقولون: إنَّ الله وجهها، القرآن يقول: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]. فإذا أثبتتم أنَّ الله وجهها فقد جعلتم الله مثلاً.

**نقول: هذا القائل غير منصف.**

إذا قلنا له: هل لك وجه؟ فسيقول: نعم! نقول له: وهل للحمار وجه؟ فسيقول: نعم! فإنَّ قلنا له: هل وجهك كوجه الحمار؟ فسيقول: لا، فإنَّ الإنسان فضله الله (عز وجل) على كثير من خلق تفضيلاً، فكيف يشبه وجهه بوجه الحمار؟ فنقول: من عرف هذا الفرق بين وجه الإنسان والحمار، فلا بد أن يعرف الفرق بين وجه الرحمن ووجه الإنسان، وحيثند نقول: الله وجه لا يشبه وجوه المخلوقات، فوجهه (تعالى) يليق به وبجلاله، والله أعلم.

فهذا هو الوجه الأول مما يدل على أن مذهب السلف مطابق لما دل عليه الكتاب والسنة، ولكن ليس كل أحد يعرف أنه مطابق إلا إذا كان ذا عدل وعلم.



## قال المؤلف (رحمه الله)

**الثاني:** أن يقال: إن الحق إما أن يكون فيما قاله السلف أو فيما قاله غيرهم، والثاني باطل؛ لأنه يلزم منه أن يكون السلف من الصحابة والتابعين لهم بإحسان تكلموا بالباطل تصريحاً أو ظاهراً، ولم يتكلموا مرة واحدة لا تصريحاً ولا ظاهراً بالحق الذي يجب اعتقاده.

وهذا يستلزم أن يكونوا إما جاهلين بالحق وإما عالمين به لكن كتموه، وكلامهما باطل، وبطلان اللازم يدل على بطلان الملزم، فتعين أن يكون الحق فيما قاله السلف دون غيرهم.

## الشرح

قولنا: «الحق إما أن يكون فيما قاله السلف أو فيما قاله غيرهم» أولى مما لو قلنا: «الحق إما أن يكون فيما تاله السلف، أو فيما قاله أهل التأويل» فإننا لو قلنا بالثاني لكان لقائل أن يقول: أو فيما قاله طرف ثالث، ولكن قولنا: «أو فيما قاله غيرهم» فهو أشمل، كما لو قال قائل: إن كان هذا الطائر غرابة فزوجه طالق، وقال الثاني: إن كان هذا الطائر حمامه فزوجه طالق، نقول: إن لم يكن غرابة ولا حمامه فلا تطلق زوج هذا ولا ذاك.

ولكن إن قال أحدهما: إن كان هذا الطائر غرابة فزينب طالق، وإن كان غيره فهند طالق، نقول: تطلق إحداهما يقيناً؛ لأنه إما غراب أو غيره، وليس هناك ثالث، ويقول العلماء في هذه الحال: تميز المجهولة بالقرعة، فيقع بينهما فمن خرجت عليها القرعة طلقت: فينبغي أن نفهم الفرق بين الألفاظ.

ونحن - الآن - نتكلّم عن انقسام الناس في نصوص الكتاب والسنة بالنسبة لأسماء الله وصفاته، وأن القسم الأول هو أشرف الأقسام، وهم من جعلوا الظاهر المبادر منها حقاً يليق بالله (عز وجل) وهؤلاء هم السلف، وقلنا: إن السلف دل على قولهم السمع والعقل.

وقلنا: هذا المذهب هو الصحيح لوجهين:

**الوجه الأول:** أنه تطبيق لما دل عليه الكتاب والسنة.

**الوجه الثاني :** أن يقال: إن الحق إما أن يكون فيما قاله السلف، أو فيما قاله غيرهم، والثاني باطل؛ لأنه يتلزم أن يكون السلف من الصحابة والتابعين لهم بمحاسن تكلموا بالباطل تصريحًا أو ظاهرًا أو لم يتكلموا مرة واحدة (لا تصريحًا ولا ظاهرًا) بالحق الذي يجب اعتقاده.

**فإذا قلنا:** الحق فيما قاله غير السلف، لزم من ذلك أن السلف تكلموا بالباطل ولم يتكلموا بالحق أبدًا، وهذا لازم باطل، ولا أحد يقول به، فلا أحد يقول إن السلف من الصحابة والتابعين لهم بمحاسن كانوا يتكلمون بالباطل ولا يتكلمون بالحق، بل من قال إن السلف لم يتكلموا بالحق وتكلموا بالباطل فإننا نكفره؛ لأن هذا من أكبر القدح والعيب فيهم.

**ولهذا قال المؤلف:**

وهذا يستلزم أن يكونوا إما جاهلين بالحق وإما عالمين به لكن كتموه، وكلاهما باطل، وبطلان اللازم يدل على بطلان المزوم، فتعين أن يكون الحق فيما قاله السلف دون غيرهم.



### قال المؤلف (رحمه الله)

**القسم الثاني:**

من جعلوا الظاهر المبادر من نصوص الصفات معنى باطلًا لا يليق بالله وهو: التشبيه، وأبقوا دلالتها على ذلك.

**وهو لاء هم المشبهة ومذهبهم باطل محروم من عدة أوجه:**

**الأول:** أنه جنائية على النصوص وتعطيل لها عن المراد بها، فكيف يكون المراد بها التشبيه وقد قال الله (تعالى): ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١].

الثاني: أن العقل دل على مبادئ الخالق للمخلوق في الذات والصفات، فكيف يحكم بدلالة النصوص على التشابه بينهما؟

الثالث، أن هذا المفهوم الذي فهمه المشبه من النصوص مخالف لما فهمه السلف منها فيكون باطلاً.

## الشرح

وأصحاب القسم الثاني يقولون: نحن نجري النصوص على ظاهرها، ولكنهم يجعلونها من جنس صفات المخلوقين، ويقولون: لله وجه، ولكن وجهه كوجه الناس، ويقولون: لله يد، ولكن مثل أيدي الناس! وهكذا يقولون في بقية الصفات، وهؤلاء يسمون أهل السنة: «مشبهة ممثلة».

ومذهبهم باطل من وجوهه:

**الأول:** أنه جنائية على النصوص وتعطيل لها عن المراد بها، فكيف يكون المراد بها التشبيه، وقد قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١] ولا شك أن مذهبهم جنائية على النصوص؛ لأن النصوص لا يمكن أن تدل على التشبيه أبداً، لأن الله تعالى يقول: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١].

**الثاني:** أن العقل دل على مبادئ الخالق للمخلوق في الذات والصفات، فكيف يحكم بدلالة النصوص على التشابه بينهما؟

**ولذلك نقول:** إن العقل دل على مبادئ الخالق للمخلوق في الذات والصفات ولا أحد يدعى مساواة الخالق للمخلوق في الذات ولا في الصفات إلا المكابر. فإذا كان العقل دل على امتناع التماثل والتشابه بين المخلوق والخالق، فإننا لو قلنا بالتماثل ل كانت النصوص دالة على أمر ممتنع عقلاً! وهذا لا يمكن.

الثالث : أن هذا المفهوم الذي فهمه المشبه من النصوص مخالف لما فهمه السلف منها؛ فيكون باطلاً.

فالسلف لم يفهموا - أبداً - من نصوص الصفات أنها تدل على التمثيل والتشبيه، بل آمنوا بها دون تمثيل، فمن آمن بها من التمثيل كان مذهبة مخالفًا لمذهب السلف.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فإن قال المشبه: أنا لا أعقل من نزول الله ويده إلا مثل ما للمخلوق من ذلك ، والله (تعالى) لم يخاطبنا إلا بما نعرفه ونعقله .

**فجوابه من ثلاثة أوجه:**

أحدها، أن الذي خاطبنا بذلك هو الذي قال عن نفسه: ﴿لَيْسَ كَمُثْلِه شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١]. ونهى عباده أن يضرموا له الأمثال، أو يجعلوا له أنداداً فقال: ﴿فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ الْأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [النحل: ٧٤].

وقال: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٢]. وكلامه - (تعالى) - كله حق يصدق بعضه ببعضًا، ولا يتناقض.

ثانيها، أن يقال له: ألسنت تعقل الله ذاتاً لا تشبه الذوات؟

فسيقول: بلى!

فيقال له: فلتعقل له صفات لا تشبه الصفات، فإن القول في الصفات كالقول في الذات، ومن فرق بينهما فقد تناقض!

ثالثها، أن يقال: ألسنت شاهدت في المخلوقات ما يتفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية؟

فسيقول: بلى!

فيقال له: إذا عقلت التباين بين المخلوقات في هذا، فلماذا لا تعقله بين الخالق والمخلوق، مع أن التباين بين الخالق والمخلوق أظهر وأعظم، بل التمايز مستحيل بين الخالق والمخلوق كما سبق في القاعدة السادسة من قواعد الصفات.

## الشرح

هذا ما شرحته وقولوا، إن الله لم يخاطبنا إلا بما نعرف، ونحن لا نعرف من اليد، والنزول، والاستواء، إلا ما نعرف، وعلى هذا، فيكون ما أخبرنا الله به من ذلك مماثلاً لما نشاهده ونعرفه، وهذه هي حجة هؤلاء، يقول أحدهم: أنا لا أعقل من لفظ اليد، والنزول، والاستواء، والوجه، والعين، وغير ذلك إلا ما أشاهد.

وهذا يقتضي أن الله (تعالى) مشابه للمخلوق، فعين الله مثل عين المخلوق، وهكذا في باقي الصفات.

فإن قيل لهم: أي عين تقصدون؟ هل كعين الذرة، أو الجمل، أو الإنسان؟  
سيقولون: كعين الإنسان؛ لأن الله يقول: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا إِنْسَانًا فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾ [الثين: ٤]، والرسول ﷺ يقول: «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ»<sup>(١)</sup>.

### والخلاصة:

أن المشبهة يقولون: عين الله كعين الإنسان... وهكذا ، فهذا المشبه يشبه الله بخلقـهـ، وهو مع ذلك صاحب شـبـهـ يلقـيـهاـ بين الناسـ، وهـكـذاـ كلـ مـبـطـلـ لـابـدـ أنـ يـأـتـيـ بـشـبـهـ تـحـيرـ بـعـضـ النـاسـ خـاصـةـ العـوـامـ فـتـراـهمـ يـقـبـلـونـهاـ وـيـظـنـونـهاـ حـقـاـ ويـمـشـوـاـ عـلـيـهاـ! وـنـحـنـ سـنـبـيـنـ بـطـلـانـ هـذـهـ الشـبـهـ إـنـ شـاءـ اللـهـ مـنـ وـجـوـهـ أحـدـهـ، أـنـ الـذـيـ خـاطـبـنـاـ بـذـلـكـ هوـ الـذـيـ قـالـ عنـ نـفـسـهـ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلَهُ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، وـنـهـيـ عـبـادـهـ أـنـ يـضـرـبـوـاـ لـهـ الـأـمـثـالـ أـوـ يـجـعـلـوـاـ لـهـ أـنـدـادـاـ، فـقـالـ: ﴿فَلَا تَضـرـبـوـاـ لـهـ الـأـمـثـالـ إـنَّ اللـهـ يـعـلـمـ وـأـنـتـمـ لـاـ تـعـلـمـونـ﴾ [النـحلـ: ٧٤ـ].

(١) أخرجـهـ البـخـارـيـ (٦٢٢٧ـ) مـنـ حـدـيـثـ هـمـامـ عـنـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ، وـأـخـرـجـهـ مـسـلـمـ (٢٦١٢ـ) [١١٥ـ] مـنـ حـدـيـثـ أـبـيـ أـيـوبـ عـنـ أـبـيـ هـرـيـرـةـ.

وقال: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٢] وكلامه (تعالى) حق، يصدق بعضه بعضاً ولا يتناقض.

فمن قال صفة الله مثل صفة المخلوق؛ كان مكذباً لقوله (تعالى): ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، وكان من ضربوا الله الأمثال، وجعلوا له أنداداً، وقد نهى الله (عز وجل) عن ذلك.

وكلام الله يصدق بعضه بعضاً، ونحن يمكننا أن نجمع بين قوله (تعالى) ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، قوله: ﴿لَمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ [ص: ٧٥] أو ﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾ [القمر: ١٤] ونستطيع أن نوفق بينه، فنقول: الله عين؛ لأن الله أبتها، ولا تماثل عينه أعين المخلوقين؛ لأن الله قال: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، وحيثئذ نسلم من التمثيل وضرب الأمثال، ونكون قد أثبتنا حقيقة ما وصف الله به نفسه.

ثانياً، أن يقال له: ألسنت تعقل الله ذاتاً لا تشبه الذوات، فسيقول: بلـ.

نقول له، هل تشبه الذوات المخلوقة أو لا تشبهها؟

سيقول: لا تشبه الذوات.

نقول: فإن لله صفات لا تشبه صفات المخلوقين كما أن ذاته لا تشبه ذات المخلوقين، فإن القول في الصفات كالقول في الذات، ومن فرق بينهما فقد تناقض، فإذا كنت تعقل له ذاتاً لا تشبه الذوات، فينبغي أن تعقل له صفات لا تشبه الصفات، أما أن تعقل أن ذاته لا تشبه الذوات وأن صفاتـه تشبه الصفات فهـذا تناقض.

ثالثاً، أن يقال: ألسنت شاهـدـ في المخلوقـاتـ ما يتفـقـ في الأـسـماءـ ويـخـتـلـفـ فيـ الـحـقـيقـةـ والـكـيـفـيـةـ؟ـ فـسيـقـولـ:ـ بلـ.

فيـقـالـ لهـ:ـ إـذـاـ عـقـلـتـ التـبـاـيـنـ بـيـنـ الـمـخـلـوقـاتـ فـيـ هـذـاـ،ـ فـلـمـاـذـاـ لـاـ تـعـقـلـهـ بـيـنـ

الخالق والمخلوق مع أن التباين بين الخالق والمخلوق أظهر وأعلم، بل إن التمايل مستحيل بين الخالق والمخلوق كما سبق في «القاعدة السادسة من قواعد السناب».

وهذا جواب عقلي، وبيانه بأن نقول: أنت تشاهد في المخلوقات ما يتفق في الأسماء ويختلف في الحقيقة والكيفية، فإذا وضح أن المخلوقات تكون صفتها متفقة في الاسم و مختلفة في الحقيقة، فلماذا لا نعقل لربنا (عز وجل) صفات توافق صفاتنا في الاسم وتختلف في الحقيقة، والتباين بين الخالق والمخلوق أبين وأظهر من التباين بين المخلوقات مع بعضها البعض.

وحيثند يتبيّن لنا أن القائل: «لا أعقل من هذه الألفاظ إلا مثل ما أشاهد من الأعيان» قوله باطل، وأن الصواب أن نعقل الشيء مماثلاً للشيء في الاسم مخالفًا له في الحقيقة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

#### القسم الثالث:

من جعلوا المعنى المبادر من نصوص الصفات معنى باطلًا، لا يليق بالله وهو التشبيه، ثم إنهم من أجل ذلك أنكروا ما دلت عليه من المعنى اللاقن بالله. وهم «أهل التعطيل» سواء كان تعطيلهم عاماً في الأسماء والصفات، أم خاصاً فيهما، أو في أحدهما.

فهؤلاء صرفو النصوص عن ظاهرها إلى معاني عينوها بعقولهم، واضطربوا في تعينها اضطراباً كثيراً، وسموا ذلك تأويلاً، وهو في الحقيقة تحريف.

## الشرح

سبق أننا نبهنا على أن الأولى أن نستخدم لفظ : «التمثيل» بدلاً من «التشبيه»؛ لأن هذا هو تعبير القرآن: **﴿لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ﴾** [الشورى: ١١]؛ ولأن التشبيه معنى يحتمل حقاً باطلأ، فنفيه مطلقاً دون تفصيل فيه نظر؛ لأن ما من شيئاً موجودين إلا وقد اشتباها في بعض الوجوه، وعلى كل حال فاستخدام لفظ التمثيل أولى من استخدام لفظ التشبيه.

وهؤلاء أهل الشر، وهم الذين أَلْفَ علماء السنة (رحمهم الله) الكتب الكثيرة في الرد عليهم؛ لأن نفور الناس عن الطائفة الثانية وهم أهل التمثيل معلوم بالفطرة، فالرجل العami لو قيل له: أنت مثل الله، أو الله مثلك، لم يقبل هذا؛ ولهذا تجد أن كلام السلف في الرد على أهل التمثيل قليل، وإنما المحنة والبلاء تجده في أهل التأويل، أو بالأصح في أهل التحريف؛ الذين يسمون أنفسهم: «أهل التأويل» فالبلاء كله منهم حتى أتبعوا العلماء في الرد عليهم.

**ولذلك يقول شيخ الإسلام:**

إن هؤلاء أشد ضرراً من الفلاسفة وأحق بالرد؛ لأن الفلاسفة - أيضاً - يعلم بطلاً مذهبهم بالفطرة، فنفور الناس منهم أعظم. لكن هؤلاء يأتون بزخارف من القول يموهون بها على العامة، فيقبل الناس قولهم، فضررهم أشد، ولكنهم كما قال (رحمه الله): **فَهُؤُلَاءِ لَا لِإِسْلَامِ نَصَرُوا، وَلَا لِلْفَلَاسِفَةِ كَسَرُوا، فَهُؤُلَاءِ لَمْ يَنْفَعُوْ النَّاسُ بِلَضْرُورِهِمْ<sup>(١)</sup>.**

**فأهل التأويل يقولون:** إن الظاهر المتبادر من نصوص الصفات معنى لا يليق بالله وهو : التشبيه.

وهؤلاء لما جعلوا هذا هو الظاهر، ذهبوا يحرفون النصوص من أجله،

(١) انظر: «مجمع الفتاوى» (٥/٣٣).

فجاءوا إلى قوله: ﴿لَمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ فقالوا: كلمة بيدي ظاهرها إثبات اليد، والتشبيه، وهم إنما قالوا ذلك؛ لأنهم يوافقون المشبهة في أنه لا يعقل من هذه الآية إلا ما كان مشابهاً لما يشاهدوه، فلما اعتقدوا هذه العقيدة الفاسدة، قالوا: لو آمنا بها على هذا الظاهر وافقنا المشبهة، إذن يجب أن نأولها إلى معنى يتناصف مع عقولنا، فنقول: المراد باليد النعمة، أو القوة، والمراد بالاستواء الاستيلاء، والمراد بالنزول إلى السماء الدنيا نزول الأمر أو الرحمة... إلى آخره.

فإن قيل لهم: لمَ هذا؟

قالوا: لأننا لا يمكننا أن نفهمها على ظاهرها وهو التشبيه، فوجب تأويلها  
وقالوا:

**وكل نص أوهם التشبيهاً أوله أو فوض ورمٌ تنزيهاً**

وقالوا: إنما أن نأول أو نفوض، فنقول: إذا سئلنا عن آيات الصفات: لا  
نعلم عنها شيئاً أبداً.

ومعلوم أن التأويل أفضل من التفويض؛ لأن المأول يثبت للنصوص معنى،  
ولا يقول: بأنها كلمات كالحروف الهجائية، بل يثبت لها معنى ويقول: أنا خير  
منكم أيها الأميون يا من قال الله فيكم: ﴿وَمِنْهُمْ أَمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّا  
آمَانِيٌّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظْنُونَ﴾ [آل عمران: ٧٨]؛ ولهذا سمي أهل التأويل أنفسهم أهل  
العقل.

وأما أهل التفويض فلا يفهمون شيئاً؛ فإذا سألتهم عن أي شيء؟ قالوا: لا  
ندرى، فإن قيل لهم: ما معنى: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ [آل عمران: ٢]. قالوا:  
لا نعرف معناه، فقوله: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ [آل عمران: ٢]. إنما هو كلمات  
ونحن نفوض الأمر إلى الله.

ولهذا جئنوا إلى القول الباطل: «طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف  
أعلم وأحكم»! وهذا من جهلهم؛ لأنه ليس في الجهل سلامه، فيأتي أحدهم

ويُسْكَت في أَعْظَمِ الْأَمْرَ، وَهِيَ: أَمْرُ الْعِقِيدَةِ، وَيَقُولُ: لَا أَدْرِي، فَكَيْفَ يَكُونُ فِي هَذَا سَلَامَةً؟

وَيَأْتِي أَحَدُهُمْ وَيَقُولُ: سَتَعْلَمُ وَلَكِنْ عَلَى طَرِيقَةِ الْخَلْفِ، وَهِيَ: التَّأْوِيلُ؛ لِأَنَّ طَرِيقَهُمْ أَعْلَمُ وَأَحْكَمُ.

وَنَحْنُ نَشَهِدُ بِاللَّهِ أَنَّهُمْ إِذَا كَانُوا يَعْتَقِدونَ أَنَّ طَرِيقَةَ السَّلْفِ هِيَ: التَّفْوِيضُ، وَأَنَّ طَرِيقَةَ الْخَلْفِ أَعْلَمُ وَأَحْكَمُ، فَإِنَّهُ بِلَا شُكٍ سَيَكُونُ لِلنَّصُوصِ مَعْنَى وَلَوْ كَانَ تَأْوِيلًا وَأَمْكَنَ أَنْ يَحْتَمِلَ الْلَّفْظَ فِي بَعْضِ السِّيَاقِ، فَصَاحِبُ هَذِهِ الطَّرِيقَةِ أَعْلَمُ وَأَحْكَمُ مِنَ الْمَفْوِضِ الَّذِي لَا يَدْرِي شَيْئًا.

وَالْمَقصُودُ هَهُنَا: أَنَّ هَؤُلَاءِ هُمُ الْخَطَرُ، وَهُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ ظَاهِرَ النَّصُوصِ التَّشَبِيهِ؛ فَيَجِبُ أَنْ نَأْوِلَهَا إِلَى مَعْنَى لَا يَسْتَلِزُمُ التَّشَبِيهَ عَلَى زَعْمِهِمْ، مَعَ أَنَّهُ (وَالْحَمْدُ لِلَّهِ) فِي الْآيَةِ الَّتِي يَأْوِلُونَهَا إِلَى مَعْنَى لَا يَسْتَلِزُمُ التَّشَبِيهَ فَرَارًا مِنَ التَّشَبِيهِ، فَإِنَّهُمْ بِلِحْقِهِمُ التَّشَبِيهِ، فَيَكُونُونَ قَدْ وَقَعُوا فِيمَا فَرَوْا مِنْهُ، وَزَادُوا عَلَى ذَلِكَ تَحْرِيفَ الْكَلْمَ عنْ مَوَاضِعِهِ وَتَعْطِيلَ اللَّهِ (عَزَّ وَجَلَّ) عَمَّا يَجِبُ لَهُ.

فَمَثَلًا، إِذَا قَالُوا: الْمَرَادُ بِالْيَدِ: الْقُوَّةُ، قَلَّا: هَلْ لِلْإِنْسَانِ قُوَّةً؟ إِذَا قَالُوا: لَا، قَلَّا: كَيْفَ ذَلِكَ وَاللَّهُ يَقُولُ: ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مَنْ ضَعُفَ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً﴾ [الرُّوم: ٥٤]، إِذَا، فَالْإِنْسَانُ لَهُ قُوَّةٌ، وَعَلَى قَاعِدَتِهِمْ يَكُونُ إِثْبَاتُ الْقُوَّةِ لِلَّهِ تَشَبِيهًًا؛ لِأَنَّ الْإِنْسَانَ لَهُ قُوَّةً!!

وَإِذَا قَالُوا: فِي قَوْلِهِ (تَعَالَى): ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: ٥]، بِمَعْنَى: اسْتَوَى، نَقُولُ: وَهُلْ الْإِنْسَانُ يَسْتَوِي أَمْ لَا؟ فَالْجَوابُ: أَنَّهُ يَسْتَوِي، وَهُمْ قَالُوا بِأَنَّ اللَّهَ يَسْتَوِي، وَحِينَئِذٍ قَدْ أَثْبَتُوا لِلَّهِ صَفَةَ وَلِلْمَخْلُوقِ مُثْلَهَا، وَهَذَا تَشَبِيهٌ، فَكُلُّ شَيْءٍ يَلْجأُ إِلَيْهِ هَؤُلَاءِ مِنْ تَحْرِيفِ النَّصُوصِ عَنْ ظَاهِرِهَا، فَإِنَّهُمْ يَقْعُونَ فِي مَثَلِ مَا فَرَوْا مِنْهُ بِالْإِضَافَةِ إِلَى تَعْطِيلِ اللَّهِ عَمَّا يَجِبُ لَهُ وَتَحْرِيفِ كَلَامِهِ وَكَلَامِ رَسُولِهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) عَنْ ظَاهِرِهِ.

## قال المؤلف (رحمه الله)

ومذهبهم باطل من وجوه:

أحدها، أنه جنائية على النصوص حيث جعلوها دالة على معنى باطل غير لائق بالله ولا مراد له.

**الوجه الثاني:** أنه صرف لكلام الله (تعالى) وكلام رسوله (صلوات الله عليه) عن ظاهره، والله (تعالى) خاطب الناس بلسان عربي مبين، ليعقلوا الكلام ويفهموه على ما يتضمنه هذا اللسان العربي، والنبي (صلوات الله عليه) خاطبهم بأوضح لسان البشر؛ فوجب حمل كلام الله ورسوله على ظاهره المفهوم بذلك اللسان العربي؛ غير أنه يجب أن يصان عن التكليف والتمثيل في حق الله (عز وجل).

## الشرح

فنحن نشهد بالله (عز وجل) أنه لما قال: ﴿لَمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ أنه ما أراد يدًا مثل أيدينا أبدًا.

فإذا قال قاتل:

كيف تشهد على الله أنه أراد هذا وما أراد هذا؟ وما يدريك؟  
نقول: بل نdry؛ لأن الله (عز وجل) قال: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١]، ونحن نوافقهم على أن التشبيه باطل؛ ولكن لا نوافقهم على قولهم بأن التشبيه هو ظاهر النصوص، فهذا هو الفرق بيننا وبينهم.

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

**الوجه الثالث:** أن صرف كلام الله ورسوله عن ظاهره إلى معنى يخالفه، قول على الله بلا علم وهو محرّم؛ لقوله (تعالى): ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّ

الفواحش ما ظهر منها وما بطن والإثم والبغى بغير الحق وأن تُشرِّكوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ﴿[الأعراف: ٣٣].

ولقوله (سبحانه): ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفَؤَادُ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلًا﴾ [الإسراء: ٣٦].

فالصارف لكلام الله (تعالى) ورسوله عن ظاهره إلى معنى يخالفه قد قفا ما ليس له به علم. وقال على الله ما لا يعلم من وجهين:  
الأول: أنه زعم أنه ليس المراد بكلام الله (تعالى) ورسوله كذا، مع أنه ظاهر الكلام.  
الثاني: أنه زعم أن المراد به كذا لمعنى آخر لا يدل عليه ظاهر الكلام.

وإذا كان من المعلوم أن تعيين أحد المعنين المتساوين في الاحتمال قول بلا علم؛ فما ظنك بتعيين المعنى المرجوح المخالف لظاهر الكلام؟!  
**مثال ذلك:** قوله (تعالى) لإبليس ﴿مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ [ص: ٧٥].

فإذا صرفَ الكلامَ عن ظاهره، وقال: لم يرد باليدين الدين الحقيقيتين وإنما أراد كذا وكذا. قلنا له: ما دليلك على ما نفيت؟! وما دليلك على ما أثبتت؟!  
فإن أتي بدليل (وأني له ذلك) وإلا كان قاتلاً على الله بلا علم في نفيه وإثباته.

**الوجه الرابع:** في إبطال مذهب أهل التعطيل: أن صرف نصوص الصفات عن ظاهرها مخالف لما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه وسلف الأمة وأئمتها، فيكون باطلًا، لأن الحق بلا ريب فيما كان عليه النبي ﷺ وأصحابه، وسلف الأمة وأئمتها.



## الشرح

من معرفة كلام الله (عز وجل) عن ظاهره، قال على الله ما لا يعلم من وجهين:

**الوجه الأول:** أنه قال: ليس المراد كذا، مع أن هذا هو ظاهر الكلام.

**الوجه الثاني:** أنه قال: المراد كذا، مع أنه خلاف ظاهر الكلام.

فمن قال بذلك كان قائلاً على الله بلا علم، من نفي ما أراد الله، وإثبات ما لم يرد.

**مثال ذلك:** في قوله (تعالى): **﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾** [الرعد: ٢] فظاهر الكلام أنه استوى، واستوى بمعنى: علا على العرش علواً خاصاً يليق به. فجاء هذا وقال: معنى استوى: «استولى» فهذا نفي ما أراد الله من العلو، وقال: إن الله لم يرد العلو.

فنقول له: هل عندك من علم على ما أثبته وما نفيته، فإن لم تأت بدليل على هذين فقد قلت على الله بلا علم.

وإذا كان من العلوم أن تعين أحد المعنيين المتساوين في الاحتمال قول على الله بلا علم، فما ظنك بتعيين المعنى المرجوح المخالف لظاهر الكلام؟!

إذا جاءنا نص فيه احتمالان متساويان - يعني: يحتمل أن المراد كذا وأن المراد كذا، فلا يصح أن نعين أحد الاحتمالين إلا بدليل.

**ومن الأمثلة على ذلك:** أن العلماء اختلفوا في **«القرء»** المذكور في قوله (تعالى): **﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَبَصَّنْ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةٌ قُرُوءٌ﴾** [البقرة: ٢٢٨].

بعض العلماء قال: **«القرء»**: هو الحيض، وبعضهم قال: بل هو الطهر، وفي الحقيقة أن اللفظ من حيث المعنى اللغوي محتمل لهما، فمن قال بأن معناه الحيض، قلنا: هات الدليل، ومن قال: بأن معناه الطهر قلنا: هات الدليل، فمن

لم يأت بالدليل كان تعينه أحد الاحتمالين قوله بلا علم.

ونحن نقول، إذا كان تعين أحد الاحتمالين المتساوين في الكلام قوله بلا علم، فإن تعين المرجوح يكون أبعد من العلم، وأولئك الذين يكون قوله على الله بغير علم، وهؤلاء المحرفون للكلام عن مواضعه من أهل التأويل صرفوا الكلام عن ظاهره إلى معنى يخالف الظاهر، فنقول: نطلب منكم الدليل على ما نفيتم من المعنى المتباين للظاهر، وعلى ما أثبتتم من المعنى المرجوح.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

**الوجه الخامس: أن يقال للمعطل:**

هل أنت أعلم بالله من نفسه؟ فسيقول: لا.

ثم يقال له: هل ما أخبر الله به عن نفسه صدق وحق؟ فسيقول: نعم.

ثم يقال له: هل نعلم كلاماً أفصح وأبين من كلام الله (تعالى)؟

فسيقول: لا.

ثم يقال له: هل تظن أن الله (سبحانه وتعالى) أراد أن يعمي الحق على الخلق في هذه النصوص ليستخرجوه بعقولهم؟ فسيقول: لا.

هذا ما يقال له باعتبار ما جاء في القرآن.

**أما باعتبار ما جاء في السنة فيقال له:**

هل أنت أعلم بالله من رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)؟ فسيقول: لا.

ثم يقال له: هل ما أخبر به رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) عن الله صدق وحق؟ فسيقول: نعم.

ثم يقال له هل تعلم أن أحداً من الناس أنس صح لعباد الله من رسول الله؟

فسيقول: لا

فيقال له: إذا كنت تقر بذلك فلماذا لا يكون عندك الإقدام والشجاعة في إثبات ما أثبته الله (تعالى) لنفسه، وأثبته له رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) على حقيقته وظاهره اللاقى بالله؟ وكيف يكون عندك الإقدام والشجاعة في نفي حقيقته تلك، وصرفه إلى معنى يخالف ظاهره بغير علم؟

وماذا يضيرك إذا أثبتت الله (تعالى) ما أثبته لنفسه في كتابه، أو سنة نبيه (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) على الوجه اللاقى به، فأخذت بما جاء في الكتاب والسنة إثباتاً ونفي؟ أفليس هذا أسلم لك وأقوم لجوابك إذا سئلت يوم القيمة: ﴿مَاذَا أَجَبْتُ الْمُرْسَلِينَ﴾ [القصص: ٦٥].

أوليس صرفك لهذه النصوص عن ظاهرها، وتعيين معنى آخر مخاطرة منك؟ فلعل المراد يكون (على تقدير جواز صرفها) غير ما صرفتها إليه.

## الشرح

أيهما أولى: أن يكون عنده الشجاعة في إثبات ذلك على حقيقته؟ أم يكون عنده شجاعة في نفي حقيقته؟  
الجواب: الأول هو الأولى بالشجاعة، ومع هذا جبنوا عن الأول، وتعدوا في الثاني.

وقد تقدم لنا خمسة أوجه في إبطال مذهب أهل التعطيل:

**الوجه الأول:** أنه جنابة على النصوص.

**الوجه الثاني:** أنه صرف للكلام عن ظاهره.

**الوجه الثالث:** أنه قولٌ على الله بلا علم.

**الوجه الرابع:** أن صرف النصوص عن ظاهرها مخالفٌ لطريقة السلف.

**الوجه الخامس:** أن يقال للمعطل: هل أنت أعلم بالله من نفسه... إلخ.

### قال المؤلف (رحمه الله)

**الوجه السادس في إبطال مذهب أهل التعطيل:** أنه يلزم عليه لوازم باطلة؛ وبطلان اللازم يدل على بطلان المزوم.  
فمن هذه اللوازم:

**أولاً:** أن أهل التعطيل لم يصرفوا نصوص الصفات عن ظاهرها إلا حيث اعتقادوا أنه مستلزم أو موهم لتشبيه الله (تعالى) بخلقه.

وتشبيه الله (تعالى) بخلقه كفر؛ لأنَّه تكذيب لقوله (تعالى): ﴿لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١].

قال نعيم بن حماد الخزاعي<sup>(١)</sup> أحد مشايخ البخاري (رحمهما الله): ومن شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيهًا<sup>(٢)</sup>. أهـ

ومن المعلوم أن من أبطل الباطل أن يجعل ظاهر كلام الله (تعالى) وكلام رسوله (صلوات الله عليه وسلم) تشبيهًا وكفراً أو موهمًا لذلك.

### الشرح

**أهل التعطيل إنما عطلوا وأنكروا ظاهر هذه الصفات؛ لأنَّهم اعتقادوا أن**

(١) هو نعيم بن حماد بن معاوية بن الحارث أبو عبد الله الخزاعي المروزي الأعور نزيل مصر، صاحب التصانيف.

أحد الأئمة الأعلام على لين في حديثه، وكان شديد الرد على الجهمية، وكان يقول: كنت جهيناً فلذلك عرفت كلامهم فلما طلبت الحديث علمت أن مآلهم إلى التعطيل وأخذ في محنة خلق القرآن فسجن حتى مات في القيد (رحمه الله) سنة تسع وعشرين ومائتين.

انظر: «سير أعلام النبلاء» (٥٩٥/١٠)، و«تذكرة الحفاظ» (٤١٨/٢)، و«تهذيب الكمال» (٣٥٠/٧)، و«ميزان الاعتلال» (٤/٢٦٧)، و«أشنرات الذهب» (٢/٦٧).

(٢) أخرجه الذهبي في «العلو» رقم (٤٦٤)، وفي «السير» (١٠/٦١٠)، وانظر: «شرح أصول الاعتقاد» للالكلاني رقم (٩٣٦).

ظاهرها التمثيل، ولم تسع قلوبهم وتصوراتهم للجمع بين إثبات الحقيقة ونفي التمثيل.

مثلا، لما أثبت الله (سبحانه وتعالى) لنفسه اليدين، فهموا أنهما تماثلان أيدي المخلوقين!! فلما فهموا هذا الفهم عطلوهما، وقالوا: ليس المراد باليدين اليدين الحقيقيتين؛ لأن اليدين الحقيقيتين يستلزمان التمثيل!!

نقول لهم: ما هو الظاهر من القرآن والسنة في إثبات اليدين؟  
الجواب: أنهم حقيقيتان.

نقول: يلزم على قولكم أن يكون ظاهر الكتاب والسنة كفراً؛ لأن تمثيل الله بخلقه كفر.

ولهذا نقول: إن أهل التعطيل لم يصرفوا نصوص الصفات عن ظاهرها إلا حيث اعتقادوا أنها تستلزم أو توهم تشبيه الله (سبحانه وتعالى) بخلقه، وتشبيه الله (تعالى) بخلقه كفر؛ لأنه تكذيب لقول الله (تعالى): ﴿لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١].

قال نعيم بن حماد الخزاعي (أحد مشايخ البخاري رحمهما الله): «من شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس ما وصف الله به نفسه ولا رسوله تشبيهًا». اهـ

ومن المعلوم أن من أبطل الباطل أن يجعل ظاهر كلام الله (تعالى) وكلام رسوله تشبيهًا وكفراً أو موهمًا لذلك، وأي قول أفسد من قول يستلزم أن يكون ظاهر الكتاب والسنة كفراً؟ ليس هناك قول أشد من هذا القول!



### قال المؤلف (رحمه الله)

ثانيًا، أن كتاب الله (تعالى) الذي أنزله تبليغًا لكل شيء، وهدى للناس،

وشفاءً لما في الصدور، ونوراً مبيناً، وفرقاناً بين الحق والباطل لم يبين الله (تعالى) فيه ما يجب على العباد اعتقاده في أسمائه وصفاته، وإنما جعل ذلك موكولاً إلى عقولهم، يثبتون لله ما يشاءون، وينكرون ما لا يريدون. وهذا ظاهر البطلان.

## الشرح

المعطلة ينكرون حقائق الأسماء والصفات، ويقولون: المراد باليد القوة.  
نقول: ما الذي دلّكم على هذا؟ قالوا: دلنا على ذلك العقل.  
ويقولون، المراد بالاستواء: الاستيلاء.  
نقول، ما الذي دلّكم على ذلك؟  
قالوا، العقل ... وهكذا.

نقول: إذن هذا الكتاب العظيم الذي أنزله الله تبليغاً لكل شيء وشفاءً لما في الصدور، ليس هو الطريق إلى معرفة الله (سبحانه وتعالى) بأسمائه وصفاته، وإنما الطريق هو: العقل! وهذا من أكبر القدف في القرآن والسنة: ألا نجعلهما المرجع، بل نجعل ما تقتضيه عقولنا القاصرة هو المرجع، وهذا لازم باطل.



## قال المؤلف (رحمه الله)

ثالثاً: أن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وخلفاؤه الراشدين وأصحابه وسلف الأمة وأئمتها، كانوا قاصرين أو مقصرين في معرفة وتبيين ما يجب لله (تعالى) من الصفات أو يمتنع عليه أو يجوز؛ إذ لم يرد عنهم حرف واحد فيما ذهب إليه أهل التعطيل في صفات الله (تعالى) وسموه تأويلاً.

وحيثند إما أن يكون النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وخلفاؤه الراشدون وسلف الأمة وأئمتها

فاصرين بجهلهم بذلك وعجزهم عن معرفته، أو مقصرين لعدم بيانهم للأمة، وكلا الأمرين باطل !!

## الشرح

إذا قلت: إن الحق فيما قاله أهل التعطيل من تحريف النصوص الذي يسمونه تأويلاً، فإنه يقال لك: هل سلك هذا الطريق رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وخلفاؤه الراشدون، والصحابة وأئمة المسلمين بعدهم؟ الجواب : لا.

إذن يلزم على كلامك أن ما كان عليه النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) والخلفاء الراشدون (والصحابة) باطلًا وخطأً، وأن الصواب معك، وهذا لا شك لازم باطل؛ لأنه يلزم عنه تخطئة الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وخلفائه الراشدين، والصحابة وأئمة المسلمين من بعدهم. فهم إما قاصرون لا يعرفون الحق، وإما مقصرون لم يبينوا الحق؛ لأنهم إن كانوا عالمين وكتموه فهم مقصرون، وإن كانوا جاهلين فهم قاصرون.

وحينئذ إما أن يكون النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وخلفاؤه الراشدون، وسلف الأمة، وأئمتها فاصرين بجهلهم بذلك وعجزهم عن معرفته، أو مقصرين لعدم بيانهم للأمة، وكلا الأمرين باطل، وإذا بطل اللازم؛ بطل الملزم.



## قال المؤلف (رحمه الله)

رابعاً، أن كلام الله ورسوله ليس مرجعاً للناس فيما يعتقدونه في ربهم وإلههم الذي معرفتهم به من أهم ما جاءت به الشرائع بل هو زينة الرسالات، وإنما المرجع تلك العقول المضطربة المتناقضة وما خالفها، فسبيله التكذيب إن وجدوا إلى ذلك سبيلاً، أو التحريف الذي يسمونه تأويلاً، إن لم يتمكنوا من تكذيبه.

## الشرح

وهذا (أيضاً) لازم لقوهم، وهو أن نقول: إن كلام الله (سبحانه وتعالى) وكلام رسوله ليس مرجعاً للناس في معرفة ما يجب لله أو يجوز أو يمتنع.  
والواجب: هو الذي يكون صفة كمال على كل حال.

والممتنع: هو الذي يكون صفة نقص على كل حال.

والجائز: هو الذي يكون له سبب يكمل عند وجود سببه، مثل: الضحك، والغضب، والفرح، والتزول، وما أشبه ذلك.

**نقول:** إنك إذا قلت بقول أهل التعطيل؛ جعلت المرجع هو: العقل، ولكن بأي عقل تزن به ذلك؟

ولنفرض أنه قال: نزن ذلك بعقل فلان.

نقول: أيهما أعلم، هذا الرجل الذي قلت: إنه هو المرجع، أم الرسول (عليه السلام)؟

إذا قال: هذا الرجل أعلم من الرسول (عليه السلام)؛ كفر. وإذا قال: الرسول أعلم، قلنا: يجب أن ترجع إلى ما قاله الرسول، لا إلى ذلك العقل الذي زعمت الآن أنه مفضول ومرجوح.

ونقول أيضاً: هذه العقول مضطربة متناقضة؛ فتجد هؤلاء العقلاة الذين يدعون أنهم عقلاة، يقول بعضهم: هذا واجب لله (عز وجل)، وآخرون يقولون: هذا ممتنع على الله (عز وجل)، والثالث يقول: هذا جائز.

يقول **شيخ الإسلام ابن تيمية** (رحمه الله):

إن هؤلاء الذين يدعون أنهم عقلاة، تجد الواحد منهم يوجب لهذا الشيء لله، وفي كتاب آخر يقول: هذا ممتنع<sup>(١)</sup>، فإذا كان هذا الاضطراب في

(١) انظر : «الصدقية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص ٦٥).

هذه العقول؛ فكيف يمكن أن تكون هي المرجع للناس فيما يجب عليهم معرفته في ذات الله (عز وجل).

والذي يخالف العقل عند هؤلاء إذا كان يمكنهم تكذيبه قالوا: هذا كذب، ولهذا لا يعتدون بأخبار الآحاد في باب الصفات، وإنما يعتدون بالمواتر فقط، وكل أخبار الآحاد عندهم؛ ليست حجة فيما يتعلق بصفات الله. فإن عجزوا عن تكذيبه ورددوا كالقرآن (مثلاً) ذهبوا يحرفون الكلام عن ظاهره.

وعلى هذا نقول: إنكم إذا رجعتم إلى العقول وتركتم المنقول، فقد أخطأتم في ذلك؛ لأن العقول متناقضة مضطربة، وأما الأدلة من الكتاب والسنة فإنها متفقة وليس فيها أي اختلاف، بل إن الرجوع إلى العقل فيه إبطال دلالة العقل؛ لأن العقل لا يمكنه إدراك ما يجب ويجوز ويتحقق على الله (عز وجل) على سبيل التفصيل، فكان العقل يقتضي أن نرجع إلى النقل، فتقديم العقل على النقل؛ كفر بالعقل والنقل.

**مثال:** لو كان هناك رجل غائب، فهل تستطيع أن تصفه؟

**الجواب:** أنك لا تستطيع أن تصفه على سبيل الدقة، وإن كان يمكنك أن تصفه على سبيل الإجمال؛ لأنك تشاهد نظيره.

إذن، فالعقل يقتضي أن نرجع في ذلك إلى النقل، فإذا قلت: بل أرجع إلى العقل؛ فقد كفرت بالعقل والنقل.



### قال المؤلف (رحمه الله)

خامسنا، أنه يلزم منه جواز نفي ما أثبته الله ورسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).  
فيقال في قوله (تعالى): ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ﴾ [الفجر: ٢٢]. إنه لا يجيء، وفي

قوله (عَزَّوَجَلَّ): «يَنْزُلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاوَاتِ الدُّنْيَا»<sup>(١)</sup> إنه لا ينزل لأن إسناد المجيء والنزول إلى الله مجاز عندهم، وأظهر علامات المجاز عند القائلين به صحة نفيه، ونفي ما أثبته الله ورسوله من أبطل الباطل، ولا يمكن الانفكاك عنه بتأويله إلى أمره؛ لأنه ليس في السياق ما يدل عليه.

ثم إن من أهل التعطيل من طرد قاعدته في جميع الصفات، أو تعدى إلى الأسماء - أيضاً - ومنهم من تناقض فأثبتت بعض الصفات دون بعض، كالأشعرية والماتريدية: أثبتوا ما أثبتوه بحججة أن العقل يدل عليه، ونفوا ما نفوه بحججة أن العقل ينفيه أو لا يدل عليه.

فنقول لهم: نفيكم لما نفيتموه بحججة أن العقل لا يدل عليه يمكن إثباته بالطريق العقلي الذي أثبتتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدليل السمعي.

## الشرح

نقول: يلزم على قولكم أنه يجوز أن ننفي ما أثبته الله لنفسه.

**مثال ذلك:** قوله (تعالى): ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ﴾ [الفجر: ٢٢]، هم يقولون: جاء أمره، أما هو فلا يجيء بنفسه، فحيثما يلزم على قولهم صحة وجواز نفي ما أثبته الله، وهذا تكذيب في الواقع.

**مثال آخر:** قوله (عَزَّوَجَلَّ): «يَنْزُلُ رَبُّنَا إِلَى السَّمَاوَاتِ الدُّنْيَا»<sup>(١)</sup> يقولون: ينزل أمره أو رحمته!

نقول: يلزم على قولكم أن تقولوا: إن الله لا ينزل، وهذا تكذيب للنص! فإذا قالوا: نحن نقول: إنه ينزل لكن التزول لأمره لا له.

ونحن نقول: لا ينفعكم هذا؛ لأنه ليس عندكم دليل يدل على ذلك، ولو

(١) متفق عليه، سبق تخرجه.

كان عندهم دليل لكنه هذا تفسيراً للقرآن، وتفسير القرآن بالمعنى الصحيح جائز.  
وقول «المؤلف»: «ولَا يمْكِنُهُمُ الْأَنْفَكَاكُ عَنْهُ» ، أي: عن هذا النفي في  
أوْرَاهُ إِنْ أَمْرَهُ ، لأنَّه لِيُسَّ فِي السِّيَاقِ مَا يَدْلِلُ عَلَيْهِ .

**مثال آخر:** قالوا في قوله (عَنْهُ): «يَضْحِكُ اللَّهُ إِلَى رِجْلَيْنِ يَقْتَلُ أَحَدَهُمَا  
الْآخَرُ ، كَلَاهُمَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ»<sup>(١)</sup> قالوا: يضحك بمعنى: يثبت. وليس المراد به  
الضحك الحقيقي .

نقول: إذن نفيتم الضحك ، ونبي ما أثبته الله لنفسه تكذيب له ، والتکذيب  
بالنصوص كفر .

**فإذا قالوا:** نحن ما نفيينا الضحك ، لكننا قلنا: المراد بالضحك كذا وكذا.

نقول: ما الدليل؟ فلا يمكن انفكاكهم عن النفي بالتأويل (أبداً)؛ لأن  
التأويل يحتاج إلى دليل .

ثم إن أهل التعطيل انقسموا إلى ثلاثة أقسام:

**القسم الأول:** أنكر الأسماء والصفات.

**القسم الثاني:** أنكر الصفات دون الأسماء.

**القسم الثالث:** أنكر بعض الصفات ، وأثبت الأسماء ، وبعض الصفات.

فالذين أنكروا الأسماء والصفات هم غلاة الجهمية ، قالوا: لا يجوز أن  
تشتبَّهَ لِلَّهِ اسْمًا وَلَا صَفَةً ، والوارد في القرآن والسنة أسماء لبعض مخلوقات الله ،  
وليس أسماء لله ، وإنما تسمى الله بها على سبيل المجاز !

(١) أخرجه البخاري (٢٨٢٦) ، ومسلم (١٨٩٠) من حديث أبي هريرة أن رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ) قال:  
«يَضْحِكُ اللَّهُ إِلَى رِجْلَيْنِ يَقْتَلُ أَحَدَهُمَا الْآخَرُ ، كَلَاهُمَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ» ، فقالوا: كيف يا رسول الله؟!  
قال: يقاتَلُ هَذَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ (عَزَّ وَجَلَّ) فَيَسْتَشْهِدُ ، ثُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَى الْقَاتِلِ فَيُسْلِمُ فَيَقْاتَلُ فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ (عَزَّ وَجَلَّ) فَيَسْتَشْهِدُ .

**والذين قالوا:** ثبت الأسماء دون الصفات، قالوا: إن الله سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر، وهكذا.

قلنا: كيف تقولون: إنه سميع بلا سمع، وبصير بلا بصر؟  
**قالوا:** نعم؛ لأن البصر صفة، ونحن ننكر الصفات، وأما هذه الأسماء فهي أعلام مجردة فقط، تذكر لمجرد العلمية، وليس أسماءً تدل على معانٍ! وأعجب من ذلك أن بعضهم يقول: إن السميع والعليم والبصير شيء واحد يسمى الله به، كما تقول: بُر وقمح وحب؛ فهذه الأسماء كلها شيء واحد، وهذا - أيضاً - يخالف المعقول والمنقول.

كيف نقول: إن السميع هو العليم، والعليم هو الرحيم، والرحيم هو العزيز! هذا ممتنع!! وهؤلاء هم المعتزلة يقولون: إننا نؤمن بالأسماء وننكر الصفات.

وأما الذين آمنوا بالأسماء وببعض الصفات، فهؤلاء هم الأشعرية والماتريدية<sup>(١)</sup> نسبة إلى أبي الحسن الأشعري<sup>(٢)</sup>، وأبي منصور الماتريدي<sup>(٣)</sup>.

(١) أثبتت الأشاعرة والماتريدية الأسماء الحسنى لله (تعالى).

ونفوا عنه جميع الصفات ما عدا الصفات السبع الآتية: «العلم - الحياة - القدرة - الإرادة - السمع - البصر - الكلام» وزاد الباقلاني وإمام الحرمين من الأشاعرة صفة ثامنة هي «الإدراك» وزاد الماتريدية صفة «التكوين».

والكلام الذي أثبتوه هو الكلام النفي وهو عندهم معنى قائم بالنفس لازم لذات الله تعالى لزوم الحياة والعلم وأن الله لا يتكلم بمشيته وإرادته وأنه لا يتكلم بحرف وصوت.  
 ونفوا قيام الأفعال الاختيارية بالله (عز وجل) كالمحبة والتزول والاستواء والرضى والغضب والفرح ونحوها.

(٢) تقدمت ترجمته.

(٣) هو محمد بن محمد بن محمود أبو منصور الماتريدي إمام المتكلمين.  
 تفقه على أبي بكر أحمد الجوزجاني عن أبي سليمان الجوزجاني عن محمد عن أبي حنيفة وتفقه عليه الحكيم السمرقندى وفقهاء ذلك العصر.

وأبو الحسن الأشعري (رحمه الله) كان له في حياته ثلاثة مذاهب:  
**المذهب الأول:** مذهب المعتزلة، وظل على هذا المذهب نحو أربعين سنة.  
**والمذهب الثاني:** مذهب الأشاعرة، وهو المذهب الذي بين مذهب أهل السنة ومذهب المعتزلة، وهذا المذهب هو الذي بقى عليه أصحابه المتسببون إليه.  
**والمذهب الثالث:** مذهب أهل السنة الذي التزم فيه مذهب الإمام أحمد (رحمه الله).

وبهذا نعلم أن الأشاعرة لا تصح نسبتهم إلى أبي الحسن الأشعري بعد أن ثبت رجوعه عمّا كان عليه.  
 وهؤلاء الأشاعرة يقولون: ثبت الأسماء وثبت بعض الصفات، وأما الباقي فلا ثبته.

وقد أثبتوا ما أثبتوه بحججة أن العقل يدل عليه، ونفوا ما نفوه بحججة أن العقل ينفيه أو لا يدل عليه؛ لأنهم يقولون: ما دل العقل على ثبوته أثبتناه، وما دل على نفيه نفيناها، وما لا يدل على نفيه ولا إثباته تتوقف فيه، وأكثراهم يقولون: نفيه.

**ونحن نقول لهم:** نفيكم لما نفيتموه بحججة أن العقل لا يدل عليه يمكن إثباته بالطريق العقلي الذي أثبتتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدليل السمعي.

**ونحن نقول ردًا عليهم:**

**أولاً:** الرجوع إلى العقل باطل؛ لأن الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وسلف الأمة لم يرجعوا إليه.

= صنف كتاب التوحيد وكتاب المقالات وكانت له ردود على المعتزلة وغيرهم فصنف في ذلك بيان وهم المعتزلة ورد الأصول الخمسة وغيرها.

وكانت وفاته في سمرقند سنة ثلاث وثلاثين وثلاثمائة.

انظر «طبقات الحنفية» (١/١٣٠) و«طبقات المفسرين» ص (٦٩).

ثانياً: العقول متناقضة مضطربة لا يمكن الرجوع إليها، وتناقض الأدلة يدل على فسادها وبطلانها، وإذا كانت متناقضة ومضطربة فإلى أي عقل نرجع؟ إلى عقل فلان، أم إلى عقل فلان؟ لا ندري !!

قال الإمام مالك (رحمه الله):

يا ليت شعري بأي عقل يوزن الكتاب والسنة<sup>(١)</sup> حتى نقول: هذا دل عليه العقل، وهذا لم يدل عليه العقل؟!

ثالثاً، أن الرجوع إلى العقل يستلزم رد ما دل عليه السمع من صفات الله (عز وجل)، وهذا لا شك أنه باطل؛ لأن كل شيء يستلزم رد ما جاء به الشرع، فإنه باطل بلا شك.

رابعاً، أن ما وصف الله به نفسه من أمور الغيب، ولا يمكن للعقل إدراك ذلك؛ فهَبْ أن العقل لا يدل على ما نفيت من ثبوت الضحك والفرح والرحمة وما أشبه ذلك، لكن السمع دل عليه، فوجب إثباته بدليل السمع؛ لأن انتفاء الدليل المعين لا يستلزم انتفاء المدلول، يعني: انتفاء الدليل المعين الذي هو العقل (كما قالوا) لا يستلزم انتفاء المدلول الذي هو الضحك والفرح وما أشبه ذلك؛ لأن المدلول قد يكون له أكثر من دليل، وهذا واضح في الأمر المعقول، والأمر المشهود بالحسن.

(١) الظاهر لي أن في أن نسبة هذه المقوله من الشيخ للإمام مالك سبق نظر منه (رحمه الله) وإنما هي لشيخ الإسلام ابن تيمية قالها في معرض رده على المتأولين الذين ينكرون الصفات الثابتة بالكتاب والسنة بزعم أن العقل يحيل ذلك فقال (رحمه الله) فليت شعري بأي عقل يوزن الكتاب والسنة ثم أتبع ذلك بقول الإمام مالك فقال: فرضي الله عن الإمام مالك بن أنس حيث قال: «أوكلنا جاءنا رجل أجدر من رجل تركنا ما جاء به جبريل إلى محمد ﷺ بحدل هؤلاء» قوله مالك هذا مشهور عنه أما ما ذكره الشيخ فلم أجد أحداً عزاه إلى الإمام مالك وهو قول شيخ الإسلام (رحمه الله)، والله أعلم.

**مثال:** إذا قدرنا أن الطريق الذي يوصل إلى مكة مسدود الآن، فهل معناه أنه يمتنع الوصول إلى مكة؟

**الجواب:** لا؛ لأنَّه يمكن من طريق آخر.

**مثال آخر:** لو قال قائل: إنَّ الإجماع لا يدلُّ على أنَّ لحم الإبل ينقضُّ الوضوء، فإذا أكلَ أحدُ الناس لحمَ إبل فلا ينتقضُّ وضوؤُه بذلك؛ لأنَّ الإجماع لا يدلُّ عليه.

نقول: لكنَّه ثبت بدليل آخر وهو : السنة.

فهذه القاعدة قاعدة مفيدة، وهي أنَّ انتفاء الدليل المعين لا يستلزم انتفاء المدلول؛ لأنَّه قد يكون له دليل آخر يثبت به.

**فتقول لهم أولاً:** سلمنا لكم أنَّ العقل لا يدلُّ على ما نفيتُم، لكنَّه يدلُّ عليه السمع ، فوجب إثباته بدليل السمع .

**خامساً:** نقول: بل يمكن أن يكون العقل قد دلَّ على ما نفيتُم، وقولكم: إنَّ العقل لا يدلُّ عليه غير مقبول.

**مثال ذلك:** هم يقولون: إنَّ العقل يدلُّ على أنَّ الله لا يتصرف بالرحمة؛ لأنَّ الرحمة لين وعطف ورقة، وهذا لا يتناسب مع مقام الربوبية، فالرحمة هي إرادة الإحسان، أما أن يكون لها رحمة ؛ فهذا لا يمكن !

**فتقول لهم أولاً:** إذا لم يدلُّ على ثبوتها العقل، فقد دلَّ عليها السمع .

**ثانياً:** بل قد دلَّ عليها العقل، فتحن - الآن - تقلب في نعم الله من الصحة والرزق والسمع والبصر والعلم والمال والولد والأهل والأمن وغير ذلك مما لا يُحصى، فعلى ماذا تدلُّ هذه النعم؟

**الجواب:** تدلُّ على الرحمة، إذن: ثبتت صفة الرحمة بالعقل .

قال (تعالى): ﴿فَانظُرْ إِلَى آثَارِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾

[الروم: ٥٠]. فحيثُذِّ يُكون العقل دالاً على ثبوت صفة الرحمة.

وكذلك السمع . ونقول (أيضاً) إن الرحمة واللين والعطف ونحو ذلك ، هل هي صفات كمال أم صفات نقص؟

**الجواب:** هي صفات كمال في موضعها كما قال (تعالى): ﴿فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لَنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيلًا قُلْبًا لَانْفَضُوا مِنْ حُولِكَ﴾ [آل عمران: ١٥٩] وإذا كانت في غير موضعها فلا شك أنها صفة نقص .

وإذا قلنا: إن الرحمة تستلزم ما ذكرتم في المخلوق؛ فإنه لا يلزم أن تستلزم في الخالق، فيكون له رحمة تخصه، ولذلك لو أن ملكاً ذا سلطان قوي وقدرة تامة قدّم إليه رجل ضعيف؛ فرحمه السلطان ورق له وعفا عنه، هل نقول أن هذه صفة نقص في هذا السلطان؟

**الجواب:** لا ، بل سنقول إنها صفة كمال ، ودليل على كمال سلطانه حيث ينزل الأشياء منازلها بما يقتضيه حالها .

ولهذا يقول المؤلف: «نفيكم لما نفيتموه بحججه أن العقل لا يدل عليه يمكن إثباته بالطريق العقلي الذي أثبتتم به ما أثبتموه كما هو ثابت بالدليل السمعي .

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

مثال ذلك: أنهم أثبتو صفة الإرادة ، ونفوا صفة الرحمة .

أثبتو صفة الإرادة لدلالة السمع والعقل عليها .

أما السمع، فمنه قوله (تعالى): ﴿وَلَكِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ﴾ [البقرة: ٢٥٣]

وأما العقل: فإن اختلاف المخلوقات وتخصيص بعضها بما يختص به من ذات أو وصف دليل على الإرادة .

### الشرح

الأشياء تدل على الإرادة: الشمس ، والقمر ، والسماء ، والأرض ،

والجمل، والبقرة وغير ذلك.

هذا النوع يدل على الإرادة، فالله (عز وجل) أراد أن يكون هذا جملًا فصار جملًا، وأراد أن تكون هذه بقرة فصارت بقرة، وأراد أن تكون هذه سماء فصارت سماءً، وهكذا، كل هذا يدل على الإرادة.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ونفوا الرحمة؛ لأنها تستلزم لين الراحم ورقته للمرحوم، وهذا محال في حق الله (تعالى).

وأولوا الأدلة السمعية المثبتة للرحمة إلى الفعل أو إرادة الفعل ففسروا الرحيم بالنعم أو مرید الإنعام.

فنقول لهم: الرحمة ثابتة لله (تعالى) بالأدلة السمعية، وأدلة ثبوتها أكثر عدداً وتتنوعاً من أدلة الإرادة.

فقد وردت بالاسم مثل: **﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾** [الفاتحة: ١].

والصفة مثل: **﴿وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ﴾** [الكهف: ٥٨].

والفعل مثل: **﴿وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ﴾** [العنكبوت: ٢١].

ويمكن إثباتها بالعقل فإن النعم التي ترى على العباد من كل وجه، والنقم التي تدفع عنهم في كل حين دالة على ثبوت الرحمة لله (عز وجل) ودلائلها على ذلك أبين وأجلب من دلالة التخصيص على الإرادة، لظهور ذلك للخاصة وال العامة، بخلاف دلالة التخصيص على الإرادة، فإنه لا يظهر إلا لأفراد من الناس.

وأما نفيها بحججة أنها تستلزم اللين والرقه.

فجوابه: أن هذه الحجة لو كانت مستقيمة لأمكن نفي الإرادة بمثلها فيقال: الإرادة ميل المريد إلى ما يرجو به حصول منفعة أو دفع مضر، وهذا يستلزم الحاجة، والله (تعالى) متنزه عن ذلك.

فإن أجيبي: بأن هذه إرادة المخلوق، أمكن الجواب بمثله في الرحمة بأن الرحمة المستلزمة للنقص هي رحمة المخلوق.

وبهذا تبين بطلان مذهب أهل التعطيل سواء كانت تعطيلًا عامًا أم خاصًا.

## الشرح

أولوا الأدلة السمعية المثبتة للرحمة إلى الفعل أو إرادة الفعل؛ فسموا الرحيم بالنعم، أو مريد الإحسان.

فتقول لهم: هل الرحمة ثابتة لله (تعالى) بالأدلة السمعية أم لا؟  
**الجواب:** نعم! وهي أدلة كثيرة، وأدلة ثبوتها أكثر عدداً وتنوعاً من أدلة الإرادة فلو أحصيت صفة الرحمة الواردة في القرآن الكريم، وأحصيت كذلك صفة الإرادة؛ لوجدت أن صفة الرحمة أكثر بكثير من صيغة الإرادة، وأيضاً: أكثر تنوعاً، فالإرادة وردت في صفة الفعل ، مثل قوله (تعالى): ﴿قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِّنَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً﴾ [الأحزاب: ١٧] وقوله: ﴿وَلَكِنَّ اللَّهَ يَفْعُلُ مَا يُرِيدُ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

لكن: هل جاءت باسم فاعل؟

**الجواب:** لا.

هل جاءت بالمصدر؟

**الجواب:** لا.

أما الرحمة: فقد وردت باسم مثل: الرحمن الرحيم.

ووردت بالصفة مثل قوله (تعالى): **﴿ وَرَبُّكَ الْغَفُورُ ذُو الرَّحْمَةِ ﴾** [الكهف: ٥٨].

ووردت في الفعل مثل قوله (تعالى): **﴿ وَيَرْحَمُ مَنْ يَشَاءُ ﴾** [العنكبوت: ٦١].

فصارت أكثر تنوعاً من صفة الإرادة.

**وكذلك يمكن إثباتها بالعقل:**

فإن النعم التي ترى على العباد من كل وجه، والنقم التي تصرف عنهم في كل حين دالة على ثبوت الرحمة لله (عز وجل) ودلالتها على ذلك أبين وأجلـى من دلالة التخصيص على الإرادة؛ لظهور ذلك للخاصة والعامة بخلاف دلالة التخصيص على الإرادة، فإنه لا يظهر إلا لأفراد من الناس.

فلو سأـلت عامـياً: هل الله (تعالـى) يـ يريد؟ لـ قال: نـعم الله يـ يريد.

فلـو قـلت لهـ: بأـي شيء ثـبتـت الإـرـادـةـ منـ النـاحـيـةـ العـمـلـيـةـ؟ لـ قالـ (مـثـلاـ): أـخـبـرـ بـذـلـكـ الـقـرـآنـ، أـمـاـ أـنـ يـذـكـرـ دـلـيـلاـ عـقـلـيـاـ أوـ حـسـيـاـ فـلاـ يـكـادـ يـعـرـفـ.

لـكنـ لـوـ سـأـلتـ عـامـياـ: هلـ اللهـ يـرـحـمـ؟ فـسيـقـولـ: نـعـمـ.

فلـوـ قـلتـ لـهـ: وـمـاـ الدـلـيـلـ الـعـقـلـيـ أوـ الـحـسـيـيـ عـلـىـ الرـحـمـةـ؟ فـسيـقـولـ: اللهـ يـنـزـلـ الـغـيـثـ، وـيـنـبـتـ الـنبـاتـ، وـيـجـلـبـ الـأـرـاقـ، كـلـ هـذـاـ وـغـيـرـهـ يـدـلـ عـلـىـ الرـحـمـةـ.

إـذـنـ، دـلـالـةـ الـعـقـلـ عـلـىـ ثـبـوتـ صـفـةـ الرـحـمـةـ للـهـ أـبـينـ وـأـجـلـىـ منـ دـلـالـتـهـ عـلـىـ ثـبـوتـ الإـرـادـةـ للـهـ.

وـهـذـاـ لـاـ يـكـنـ أـنـ يـنـكـرـ إـلـاـ مـكـابـرـ، وـالـمـكـابـرـ لـاـ فـائـدـةـ مـنـ مـنـاظـرـتـهـ، لـكـنـ الـإـنـسـانـ غـيرـ الـمـكـابـرـ لـاـ بـدـ أـنـ يـقـرـرـ وـأـنـ يـعـرـفـ بـثـوـتـ صـفـةـ الرـحـمـةـ للـهـ، وـأـنـ الـعـقـلـ دـالـ عـلـىـ ذـلـكـ.

وـمـنـ الـأـدـلـةـ الـعـقـلـيـةـ عـلـىـ ثـبـوتـ صـفـةـ الرـحـمـةـ: اـنـدـفـاعـ الـمـصـاـبـ وـالـنـقـمـ، فـلوـ أـنـ رـجـلـاـ تـعـرـضـ لـحـادـثـ سـيـارـةـ وـلـكـنـهـ نـجاـ وـسـلـمـ مـنـ هـذـاـ الـحـادـثـ، فـسيـقـولـ: تـعـرـضـتـ

لحادث عظيم، ولكن من رحمة الله أني سلمت ونجوت، فهو استدل باندفاع النقم على ثبوت صفة الرحمة لله (تعالى).

وأما نفي صفة الرحمة بحجج أنها تستلزم اللين، أو الرقة، أو نحو ذلك !!  
**فالجواب:** أن هذه الحجة لو كانت مستقيمة لأمكن نفي صفة الإرادة بمثلها.

**فيقال:** الإرادة ميل المريد إلى ما يرجو منه حصول منفعة أو دفع مضر، وهذا يستلزم الحاجة، والله (تعالى) منزه عن ذلك.

إذا قالوا: إن الرحمة تستلزم الرقة واللين وما أشبه ذلك .

**فنقول:** أولاً: هل هذه الصفات ممتنعة على الله (عز وجل)؟

**الجواب:** لا يلزم أن يكون الله (عز وجل) ليناً ورقيناً لمن يستحق الرحمة، ولا مانع من ذلك .

وعلى فرض أن ذلك ممتنع، فإننا نقول: يلزمكم في الإرادة مثلما يلزمكم في الرحمة، فالإرادة أن يميل الإنسان إلى شيء يرجو منه حصول منفعة أو دفع مضر، ولا يمكن أن يريد الإنسان شيئاً لا يرجو منفعته ولا دفع مضرته إلا رجلاً ليس له عقل، فإذا ثبتم الإرادة لزم من إثباتها أن يكون الله (عز وجل) يميل إلى ما يرجو منفعته ودفع مضرته، والله (عز وجل) لا يتتفق بشيء ولا تتحقق المضرة حتى يحتاج إلى ما يدفع الضرار عنه، مما يلزم في الرحمة يلزم في الإرادة .

**فإن أجابوا بأن هذه إرادة المخلوق أمكن جواباً مثله في الرحمة؛ لأن الرحمة المستلزمة للنقص هي: رحمة المخلوق؛ وقلنا: الرحمة المستلزمة للنقص، ولم نقل: الرحمة المستلزمة لـ «اللين والرقة»؛ لأنه - كما أشرنا آنفاً - قد نسلم بأن: اللين والرقة في موضوعهما من صفات الكمال، وحيثئذ لا يمتنع على الله (عز وجل).**

**ونقول لهم:** إن الرحمة المستلزمة للنقص - ولتكن كما زعمتم - اللين والرقة هي: رحمة المخلوق، أما رحمة الخالق؛ فإنها رحمة ثابتة له مع كماله (سبحانه وتعالى).

وبهذا تبين بطلان مذهب أهل التعطيل سواء كان تعطيلاً عاماً أم خاصاً، وبه علم أن طريق الأشاعرة والماتريدية في أسماء الله وصفاته، وما احتجوا به لذلك لا تندفع به شبهة المعتزلة والجهمية.

والعجب أن الأشاعرة يدعون أنه لم يرد أهل البدع من الجهمية والمعزلة وأهل الكفر من الفلاسفة وغيرهم إلا هم، ويقولون: إن السلف لم يستطيعوا الرد على المعتزلة! أتدرؤن لماذا؟

**الجواب:** لأنهم يعتقدون أن مذهب السلف هو: التفويض، ومعلوم أن التفويض لا يجدي، ولا يرد بداع المبتدع؛ لأن المبتدع سيقول للمفوض: أنت لم تثبت المعنى حتى تحتاج به علىَّ، أنت رجل أمي لا تعرف تعرف الكتاب إلا أمانى.

فالأشاعرة يقولون: إن مذهب السلف هو: التفويض، ويدعون أنه عندما تسأل السلفي عن قوله (تعالى): ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ [الرعد: ٢] ما معناه؟ يقول: لا أدرى، وإنما أفوض معناها إلى الله.

وعندما تسأل الأشعري عن معنى هذه الآية يقول: معناها استولى. إذن، أيهما أعلم؟ الذي يقول: لا أدرى، أم الذي يقول: لها معنى وهو الاستيلاء؟

**الجواب:** لا شك أن الثاني أعلم.

فمن أجل ذلك قالوا: إن السلف لم يصلحوا في الرد على الجهمية والمعزلة، والفلسفه وغيرهم من أئمه البدع والكفر، وأن الذي ردّهم هم الأشاعرة؛ لأنهم قالوا: نحن ثبت المعنى - كما قالوا في «الاستواء»: «الاستيلاء» وهناك فرق بين من يثبت المعنى، ومن كان أمياً لا يعرف من الكتاب إلا القراءة فقط !!

وهذا الذي ذكرناه كتب ونشر في الصحف من تكلموا على الأشاعرة

قالوا: الأشاعرة من أهل السنة بل هم الذين استطاعوا دفع البدعة، أما السلفيون فإنهم لم يستطيعوا رد البدع؛ لأنهم - على زعمهم - مفوضة يفوضون المعنى ويقولون: لا ندرى ما معنى هذه الآيات أو الأحاديث التي في صفات الله (عز وجل).

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وبه علِّمَ أن طريق الأشاعرة والماتريدية في أسماء وصفاته وما احتجوا به لذلك لا تندفع به شُبهُ المعتزلة والجهمية وذلك من وجهين:  
أحدهما: أنه طريق مبتدع لم يكن عليه النبي ﷺ ولا سلف الأمة وأئمتها، والبدعة لا تدفع بالبدعة وإنما تدفع بالسنة.

### الشرح

هذه قاعدة مفيدة في الأمور العلمية والعملية وهي: «البدعة لا يمكن أن تدفعها ببدعة أبداً سواء كانت علمية أو عملية».

**مثال العلمية:** الأشاعرة قالوا: إن الصفات التي أثبتناها وهي: السبع، دلائل العقل فيجب إثباتها.

أما المعتزلة فقالوا في هذه الصفات: لا ثبتها، وذلك لأن المعتزلة لا يثبتون الصفات.

والأشاعرة نفوا ما نفوا من الصفات بحججة أن العقل لم يثبتها، فقالوا: نحن أهل العقول، نردُّ على المعتزلة والخشوية والمشبهة (كما يزعمون) أما السلفيون فإننا لا نرد عليهم؛ لأن السلفيين (عندهم) لا يثبتون معنى، فمثلكم

كمثال رجل يقول: أنا لا أعرف إلا قراءة القرآن والسنة فقط، ولا أتكلم في المعنى!

هل أحد سيرد على هذا الرجل؟ الجواب: لا.

ولهذا هم يقولون: نحن لا نرد على السلفيين، لكن رد على الحشوية والمشبهة، وكل من ثبتت الصفات فهو عندهم حشوي مشبه.

ونحن نقول لهم: إن البدعة لا ترد بالبدعة، وطريقتكم هذه مبتدعة؛ لأنكم تقولون: ثبتت صفاتٍ ونفي صفاتٍ أخرى، وسبق بيان أن هذه الطريقة مبتدعة ولا تصلح.

وكذلك في العمليات - أيضًا - لا يجوز أن ندفع البدعة ببدعة.

مثال: يوم عاشوراء الرافضة يجعلونه يوم حزن، وبعض أهل الخير قابلوهم فجعلوا يوم عاشوراء يوم فرح وسرور، وقالوا: هذا يوم عيد.  
نقول: هذه بذلة.

قالوا: نريد أن نراغم الرافضة.

نقول: لا تراغموهم بذلة، وإنما يراغمون بيان أن ما هم عليه باطل، وأما أن نبتدع، فهذا لا يجوز.

مثال آخر:رأيت الذين ابتدعوا الاحتفال بمولد الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وأظهروا الفرح به، هل يجوز لنا أن نراغمهم بإظهار الحزن تلك الليلة؟  
الجواب: لا يجوز.

والمهم أن البدع لا يمكن أن تقتلع بالبدع أبدًا.



## قال المؤلف (رحمه الله)

الثاني: أن المعتزلة والجهمية يمكنهم أن يحتجوا لما نفوه على الأشاعرة والماتريدية بمثل ما احتج به الأشاعرة والماتريدية لما نفوه على أهل السنة، فيقولون: لقد أبхتم لأنفسكم نفي ما نفيتم من الصفات بما زعمتموه دليلاً عقلياً، وأولتم دليلاً سمعي، فلماذا تحرمون علينا نفي ما نفينا بما نراه دليلاً عقلياً، ونؤول دليلاً سمعي، فلنا عقول كما أن لكم عقولاً، فإن كانت عقولنا خاطئة فكيف كانت عقولكم صائبة، وإن كانت عقولكم صائبة فكيف كانت عقولنا خاطئة، وليس لكم حجة في الإنكار علينا سوى مجرد التحكم واتباع الهوى.

وهذه حجة دامغة وإلزام صحيح من الجهمية والمعتزلة للأشعرية والماتريدية، ولا مدفع لذلك ولا محicus عنه إلا بالرجوع لمذهب السلف الذين يطردون هذا الباب، ويثبتون لله (تعالى) من الأسماء والصفات ما أثبتته لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ إثباتاً لا تمثيل فيه ولا تكليف، وتزييها لا تعطيل فيه ولا تحريف، «وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ» [النور: ٤٠].

## الشرح

المعتزلة والجهمية يقولون: نحن ننكر الصفات مثلما أنكرتم أيها الأشاعرة جميع الصفات ما عدا السبع، فإن عقولنا تدل على عدم ثبوت هذه الصفات، كما أنكم أنكرتم جميع الصفات ما عدا السبع، وقلتم لأهل السنة: إن عقولنا تمنع ثبوت هذه الصفات، فإذا ما توافقونا فنتذكروا جميع الصفات بما فيها السبع، وإنما أن توافقوا أهل السنة، فتباينوا جميع الصفات! ولهذا كان الأشاعرة خصوماً للجهمية والمعتزلة وخصوماً لأهل السنة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

تنبيهه، علم مما سبق أن كل معطل ممثل، وكل ممثل معطل؛  
أما تعطيل المعطل ظاهر، وأما تمثيله؛ فلأنه إنما عطل لاعتقاده أن إثبات  
الصفات يستلزم التشبيه فممثل أولاً، وعطل ثانياً، كما أنه بتعطيله مثله بالناقص.

### الشرح

كل معطل ممثل، وكل ممثل معطل، والمعطل يكفر الممثل، والممثل يكفر  
المعطل !!

ولكن، كيف يكون المعطل متصفاً بالتمثيل، والممثل متصفاً بالتعطيل؟!  
**الجواب:** هذا الكلام عندما تقرأه لأول مرة تظن أنه من باب التناقض:  
أما تعطيل المعطل ظاهر، وأما تمثيله فلأنه إنما عطل لاعتقاده أن إثبات  
الصفات يستلزم التشبيه، فممثل أولاً، وعطل ثانياً، كما أنه بتعطيله مثله  
بالناقص.

إذن، وجه تمثيل المعطل أنه فهم من نصوص الصفات أنها دالة على  
التمثيل، ففهم من مثل قوله (تعالى): «**لَمَا خَلَقْتُ بِيَدِيَّ**» [ص: ٧٥]، أن  
إثبات اليد معناه التمثيل، فذهب بعده ويقول: المراد باليد القدرة أو النعمة،  
فصار تعطيله مبنياً على تمثيل ، فممثل أولاً، وعطل ثانياً.

ثم نقول: إنك معطل من وجه آخر، فإذا كنت تعتقد أن إثبات الصفات  
يستلزم التمثيل؛ فقد عطلت الله من كماله الواجب؛ لأن أي إنسان يعتقد أن  
صفات الله (تعالى) مماثلة لصفات مخلوقة فهو معطل الله من كماله الواجب.

والمعطل ممثل من وجهين،

**الوجه الأول:** أنه عطل بناء على أن النصوص تستلزم التمثيل.

**الوجه الثاني:** أنه إذا عطل الله من كماله الواجب مثله بالناقص ، فيكون مثلاً من وجهين .



### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما تمثيل الممثل ظاهر، وأما تعطيله فمن ثلاثة أوجه:  
**الأول:** أنه عطل نفس النص الذي أثبتت به الصفة، حيث جعله دالاً على التمثيل مع أنه لا دلالة فيه عليه وإنما يدل على صفة تليق بالله (عز وجل).

### الشرح

مثال: قال الممثل في قوله (تعالى): ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢]، استوى كاستوانا على السرير: نقول، أنت الآن ممثل، وفي نفس الوقت معطل !!

كيف يكون معطلاً؟

نقول: هل النص دل على ما ذكرت من التمثيل؟

**الجواب:** لم يدل؛ لأن لدينا أدلة كثيرة تدل على نفي ماثلة الله للخلق، فأنت عطلت النص عن مدلوله؛ لأن دلالة النص على صفات الله (عز وجل) إنما تكون على صفات لا تماثل صفات المخلوقين، فإذا جعلته دالاً على صفات تماثل صفات المخلوقين فقد عطلته عن معناه الحقيقي .



### قال المؤلف (رحمه الله)

قال المؤلف (رحمه الله) :

الثاني: أنه عطل كل نص يدل على نفي مماثلة الله خلقه.

### الشرح

قال (تعالى) : ﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ شَيْءٌ﴾ [الشورى: ١١].

إذا قال الممثل: إن استواء الله على العرش كاستواينا على السرير؛ فإنه بذلك يكون قد عطل هذه الآية ﴿لَيْسَ كَمِثْلُهُ شَيْءٌ﴾؛ لأنها تدل على نفي المماثلة، وهو ثبت المماثلة.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الثالث: أنه عطل الله (تعالى) عن كماله الواجب حيث مثله بالخلق الناقص.

### الشرح

وهذا تعطيل ثالث، فإذا زعم أن الله استوى على العرش كاستواينا على السرير؛ فقد عطل الله عن كماله الواجب؛ لأن تشبيه الكامل بالناقص يجعله ناقصاً كما هو معروف، فصار تمثيل المعطل من وجهين، وتعطيل الممثل من ثلاثة أوجه.

\* \* \*



## الفصل الرابع

شِبَهَاتٍ واجْوَابٌ عَنْهَا



**قال المؤلف (رحمه الله)**

## الفصل الرابع



### شبهات والجواب عنها

اعلم أن بعض أهل التأويل أورد على أهل السنة شبهة في نصوص من الكتاب والسنة في الصفات، ادعى أن أهل السنة صرفوها عن ظاهرها؛ ليلزم أهل السنة بالموافقة على التأويل أو المداهنة فيه، وقال: كيف تنكرون علينا تأويل ما أولناه مع ارتكابكم لثله فيما أولتموه؟

### الشرح

بعض أهل التأويل قالوا لأهل السنة: إنكم تنكرون علينا التأويل.  
فقال أهل السنة: نعم! ننكر عليكم هذا؛ لأنكم تصرفون النصوص عن ظاهرها.

فقال أهل التأويل: أنتم - أيضاً - صرفتم النصوص عن ظاهرها في عدة مواضع فيلزمكم أحد أمرين:

١ - إما أن توافقونا على ما أولناه فتأولون جميع النصوص.

٢ - وإما أن تداهنا وتسكتوا عنا ونسكت عنكم.

**مثال ذلك:** أدعوا أن أهل السنة أولوا قول الله (تعالى): «تجري بأعيننا» [القمر: ١٤]، وقالوا: إنكم لم تأخذوا بظاهرها؛ لأن ظاهرها عندهم أن السفينة تجري في وسط عين الله، وأهل السنة يقولون: «تجري بأعيننا» [القمر: ١٤]، أي: تجري برؤيتنا بأعيننا بمعنى: تجري ونحن نراها بأعيننا

ويجعلون الباء للمصاحبة وليس للظرفية<sup>(١)</sup>.

**مثال آخر:** يقولون: أنت صرفتم قول الله (عز وجل) في الحديث القدسى: «إِذَا أَحِبْتَهُ كُنْتَ سَمِعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْصِرُ بِهِ، وَيَدُهُ الَّتِي يَطْشُ بِهَا، وَرَجْلُهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا»<sup>(٢)</sup>.

قالوا: ظاهر الحديث أن الله (عز وجل) يكون هذه الأعضاء: سمعه، وبصره، ويده، ورجله، وأنتم لا تقولون بهذا، فلماذا أولتم بعض النصوص وتركتم البعض الآخر<sup>(٣)</sup>؟

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ونحن نجيب (بعون الله تعالى) عن هذه الشبهة بجوابين مجمل، ومفصل.

#### أما المجمل فيختصر في شيئين:

أحدهما: أننا لا نسلم أن تفسير السلف لها صرف عن ظاهرها، فإن ظاهر الكلام ما يتبادر منه من المعنى، وهو يختلف بحسب السياق، وما يضاف إليه الكلام، فإن الكلمات يختلف معناها بحسب تركيب الكلام، والكلام مركب من كلمات وجمل، يظهر معناها ويتعين بضم بعضها إلى بعض.

### الشرح

**الوجه الأول:** أننا لا نسلم أن تفسيرنا لها يخالف الظاهر؛ لأن ظاهر الكلام هو ما يدل عليه لفظه وسياقه، وسيأتي (إن شاء الله) بيان ذلك في الأمثلة، فإذا كان ظاهر الكلام ما يدل عليه لفظه وسياقه، فإنه يختلف باختلاف السياقات،

(١) سيأتي الجواب عن ذلك مفصلاً في المثال التاسع (إن شاء تعالى).

(٢) أخرجه البخاري (٦٥٠٢) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

(٣) انظر الجواب عما ظنوه تأويلاً في المثال الحادي عشر.

فقد تأتي كلمة في موضع يكون لها معنى آخر في موضع آخر؛ لأن السياق يدل على هذا المعنى الآخر، فإذا أتى نص وسياقه يدل على معنى من المعانى وجب علينا أن نأخذ بهذا المعنى الذي اقتضاه السياق، وإن كان في سياق آخر لا يقتضي هذا المعنى

انظر إلى كلمة القرية في قوله (تعالى): **﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا﴾** [يوسف: ٨٢]، وفي قوله (تعالى): **﴿إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلَ هَذِهِ الْقَرْيَةِ﴾** [العنكبوت: ٣١]

كلمة القرية في الموضعين يختلف معناها:

ففي الآية الأولى **﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ﴾** كلمة القرية يُراد بها أهل القرية؛ لأن توجيه السؤال إلى القرية التي هي المباني لا يمكن، ولا يمكن لأبناء يعقوب أن يقولوا لأبيهم: اسأل القرية، أي: الجدران!! لكن يريدون: اسأل أهل القرية، وعبروا بالقرية من باب المبالغة في استقصاء السؤال؛ لأنه لو قيل: اسأل أهل القرية لكان من المحتمل أن المعنى: اسأل جنس الأهل واحد أو اثنين، لكن **﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ﴾**، هذا أدل على الاستيعاب مما لو قال: اسأل أهل القرية.

أما الآية الثانية: **﴿إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلَ هَذِهِ الْقَرْيَةِ﴾** [العنكبوت: ٣١]، فالمراد بالقرية: المباني والأرض؛ لأنه قال: **﴿أَهْلَ هَذِهِ الْقَرْيَةِ﴾**، أي: أهل هذا المكان الساكنون فيه، وهو القرية.

فصارت القرية وهي: كلمة واحدة لها معنى في سياق ولها معنى آخر في سياق آخر، وهذا كثير حتى في كلام الناس.



**قال المؤلف (رحمه الله)**

ثانيهما، أننا لو سلمنا أن تفسيرهم صرف لها عن ظاهرها، فإن لهم في ذلك دليلاً من الكتاب والسنّة، إما متصلةً وإما منفصلًا، وليس مجرد شبكات

يزعمها الصارف براهين وقطعيات يتوصل بها إلى نفي ما أثبته الله لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).  
واما المفصل فعلى كل نص أدعى أن السلف صرفوه عن ظاهره.

## الشرح

**الجواب الثاني:** نقول: هبْ أن أهل السنة والجماعة صرفووا بعض النصوص عن ظاهرها، لكن بدليل من الكتاب والسنة إما متصلةً، وإما منفصلةً.

إما متصلةً يعني: يكون في نفس الكلام ما يدل على وجوب صرفه عن ظاهره، وإما منفصلةً يعني: بدليل آخر.

**فصار الجواب لأهل السنة من وجهين:**

**أولاً:** أننا لا نسلم أنه صرف للفظ عن ظاهره؛ لأن ظاهر اللفظ ما يقتضيه السياق، وهو يختلف باختلاف الأحوال.

**ثانياً:** سلمنا أنه صرف للفظ عن ظاهره، ولكنه بدليل من الكتاب والسنة، إما متصلةً، وإما منفصلةً، فإذا قال القائل (أو المتكلم): أنا أريد بكلامي كذا وكذا، فلنا أن نصرف كلامه إلى ما أراد.

**مثال:** قال (تعالى): ﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾ [القمر: ١٤]، قالوا: ظاهرها أن السفينة في نفس العين، ونحن نقول:

**أولاً:** لا نسلم لهذا؛ لوجود دليل إما متصلةً، وإما منفصلةً، وهنا دليل متصل، وهو الباء في قوله: ﴿بِأَعْيُنِنَا﴾ فهي للمصاحبة وليس للظرفية.

**ثانياً:** نقول: لا يمكن أن تكون السفينة في عين الله، وهي موجودة في الأرض، فأين صنعت السفينة؟ الجواب: في الأرض. وأين جرت؟ الجواب: في الأرض. فكيف تكون في عين الله؟! فهذا دليل اللفظ، ومع ذلك يدعون أن أهل السنة أولوا هذه الآية.

ويذلك على أن السياق يعين المعنى المثال الذي ذكرناه من قبل، وهو قوله (تعالى): «**واسأله القرية**» المراد بالقرية أهل القرية؛ لأن توجيه السؤال إلى القرية التي هي المباني والأماكن مستحيل، لكن قوله (تعالى): «**إنا مهلكوا أهل هذه القرية**» المراد بالقرية هنا المباني والأماكن، فكلمة القرية جاءت في موضع يراد بها أهل القرية وفي موضع يراد بها المباني.

**مثال آخر:** نقول: أنا لي عين موقودة وعين مورودة، فكلمة «عين» اختلف معناها بحسب السياق، فال الأولى: عين موقودة يعني الذهب؛ لأن من أسماء الذهب العين، كما قال الفقهاء في باب العروض: «ولا يعتبر ما اشتريت فيه من عين أو ورق» ، والثانية: عين مورودة، والمراد بالعين: الماء، باختلاف السياق صار للعين معنيان.

وهذا طريق جيد في الرد، وهو أن نرد المسألة إلى وجهين: الوجه الأول: مجمل، والثاني: مفصل.

وفائدة الرد بالمجمل أنه يكون ردًا على كل نص أو على كل إيرادٍ يرد، أما المفصل فيكون جواباً عن ذلك الشيء المعين، أو دليلاً لذلك الشيء المعين إذا كنا نستدل.

**مثال:** إذا قيل لك: ما هو الدليل على أن الإنسان إذا قتل صيداً وهو محرم غير متعمد فليس عليه إثم ولا جزاء؟

**الجواب:** نقول: عندنا دليل خاص ودليل عام.

**الدليل الخاص:** قوله (تعالى): «**وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُّتَعَمِّدًا فَجُزَاءُ مِثْلِ مَا قُتِلَ مِنَ النَّعْمَ**» [المائدة: ٩٥] فقيده بالتعمد.

**الدليل العام:** قوله (تعالى): «**وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعْمَدُتْ قُلُوبُكُمْ**» [الأحزاب: ٥]، وما: اسم موصول يفيد العموم.

فكملما أمكنك أن يكون لك في المسألة الواحدة دليلان: عام ، وخاص ،

فافعل؛ لأن الخاصل ترد به الخصم في هذه المسألة الخاصة، وأما العام فترد به الخصم في كل مسألة يمكن أن ترد عليك.

**فإن قلت:** إذا كان هناك دليل عام، وخاص، فلا حاجة للدليل الخاص.

قلنا، بل نحتاج للدليل الخاص؛ لأن الخصم قد يعارض فيدعى أن العموم لا يشمل هذه الصورة، فإذا أتيت بالدللين الخاص، والعام، ما بقي للخصم أي حجة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ولنمثل بالأمثلة التالية:

فنبأ بما حكاه أبو حامد الغزالى عن بعض الخبرية أنه قال: إن أحمد لم يتأنى إلا في ثلاثة أشياء: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض». و«قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن». و«إني أجده نفس الرحمن من قبل اليمن».

نقله عنه شيخ الإسلام ابن تيمية (ص ٣٩٨ ج ٥) من مجموع الفتاوى.

وقال: هذه الحكاية كذب على أحمد.

## المثال الأول: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض»<sup>(١)</sup>.

(١) لا يصح مرفوعاً ولا موقوفاً.

أخرجه الخطيب في «تاریخ بغداد» (٦/٣٢٨) وابن عدي في «الکامل» (١/٥٥٧) وابن الجوزي في «العلل المتناهية» رقم (٩٤٤) والأنصاری في «طبقات المحدثین بأصفهان» (٢/٣٦٥) من طریق إسحاق بن بشر عن أبي عشر المدنی عن محمد بن المنکدر عن جابر قال قال رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «الحجر الأسود يمين الله في الأرض يصافح بها عباده». وإسحاق بن بشر هو الكاهلي رماه بالکذب غير واحد من أهل العلم: قال مطین: ما سمعت أبا بکر بن أبي شيبة کذب أحداً إلا إسحاق بن بشر الكاهلي. وكذا کذبه موسی بن هارون وأبو زرعة وقال الفلاس وغيره مترون و قال الدارقطنی: هو في عداد من يضع الحديث. ووردت متابعات لاسحاق بن بشر.

أخرجه ابن عساکر في تاریخ دمشق (٥٢/٢١٧)، من طریق أحمد بن يونس الكوفي عن أبي عشر به.

وأخرجه ابن عبد الواحد في «مجلس إملاء في رؤیة الله تبارك وتعالی» رقم (١٢) من طریق محمد ابن صالح بن حاتم ، عن يحيی بن بشر، عن أبي عشر، به. وفي الأسانید إليها من لم يذكر بحرج ولا تعديل ومن لا أعرف. ثم أنه قد تكلم في أبي عشر ثجیح بن عبد الرحمن السندي فضعفه أهل العلم بالحديث من قبل حفظه.

قال ابن معین ليس بشيء أبو عشر ریح . قال البخاری منکر الحديث وقال النسائي وأبو داود ضعیف وقال الترمذی: تکلم بعض أهل العلم فيه من قبل حفظه قال محمد: لا أروي عنه شيء . أضف إلى ذلك أن الفلاس ذکر أنه يحدث بأحادیث مناکیر عن ابن المنکدر وغيره، ثم إنه قد تغیر قبل موته بستین تغیراً شدیداً حتى كان يخرج منه الريح ولا يشعر بها . وقد ورد أيضاً من حديث عبد الله بن عمرو:

أخرجه ابن خزیمة (٢٧٣٧) والحاکم في المستدرک (١/٤٥٧) والطبرانی في الأوسط (٥٦٣) وابن الجوزی في العلل المتناهية (٩٤٥)

من طریق عبد الله بن مؤمل عن عطاء عن عبد الله بن عمرو أن رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) قال:

= « يأتي الركن يوم القيمة أعظم من أبي قيس له لسان وشفتين ينكلم من استلمه بالنية وهو يمين الله التي يصافح بها خلقه ». .....

قال ابن الجوزي عقب إخراجه في « العلل »: هذا لا يثبت ، قال أحمد: عبد الله بن مؤمل أحاديث مناكير وقال علي بن الجنيد: شبه المتزوك .  
\* وروي موقوفاً على ابن عباس من قوله: آخرجه عبد الرزاق في «المصنف» (٨٩١٩) عن إبراهيم بن يزيد عن محمد بن عباد عن ابن عباس قال: «الركن - يعني الحجر - يمين الله في الأرض يصافح بها خلقه مصافحة الرجل أخيه يشهد له استلمه بالبر والوفاء».

وفيه إبراهيم بن يزيد الخوري متزوك الحديث ورواه عبد الرزاق أيضاً (٨٩٢٠) عن ابن جريج عن محمد بن عباد عن ابن عباس به .  
قلت: وابن جريج وإن كان ثقة إلا أنه وحش التدليس عن الضعفاء والمتزوكين وقد عنعنة فلا يبعد أن يكون أخيه عن إبراهيم بن يزيد ثم أسفقه .

وجاء تصریح من ابن جريج بالسماع من محمد بن عباد عند ابن أبي عمر العدنی كما في «المطالب العالية» (١٢٩٥) وعند الفاکھی في «أخبار مکة» (٨٩/١) ، والازرقی (٣٢٤/١) .  
من طريق يحيی بن سلیم قال سمعت ابن جريج سمعت محمد بن عباد سمعت ابن عباس يقول ... فذکره .

ويحيی بن سلیم تکلموا فيه من جهة حفظه وضبطه:  
قال العقيلي: قال الإمام أحمد: أتيته فكتبت عنه شيئاً فرأيته يخلط في الأحاديث فتركته وفيه شيء ، قال أبو جعفر ولین أمره .

وقال : الدارقطني سی الحفظ ، وقال أبو حاتم: شیخ صالح محله الصدق ولم يكن بالحافظ يكتب حدیثه ولا يحتاج به .

قللت وقد خالف من هو أحفظ منه وأعلم فأثبت السماع بين ابن جريج ومحمد بن عباد ونفاه عبد الرزاق فيكون التصریح بالسماع هنا شاداً  
**وهنا يجب أن نعلم أن :**

الشذوذ كما يعتري الآسانید فإنه أيضاً يكون في طرق التحمل والأداء  
وإذا علمت هذه فلا تغتر بقول الحافظ بعد إخراجه في «المطالب»: «موقوف جيد» فعله نظر إلى استناد ابن أبي عمر مجرداً ولم يقارنه بما رواه عبد الرزاق فليتبه .  
ورواه الفاکھی في «أخبار مکة» (٨٩/١) - ٩٠ ) والازرقی في «أخبار مکة» (٣٢٣/١) .

**والجواب عنه:** أنه حديث باطل، لا يثبت عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

قال ابن الجوزي في «العلل المتناهية» : «هذا حديث لا يصح»<sup>(١)</sup>. وقال ابن العربي: «حديث باطل فلا يلتفت إليه»<sup>(٢)</sup>. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: «روي عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) بأسناد لا يثبت»<sup>(٣)</sup> اهـ. وعلى هذا فلا حاجة للخوض في معناه.

## الشرح

ذكرنا أن أهل التعطيل أوردوا على أهل السنة والجماعة أمثلة وقالوا: إنكم أولتموها، وإيرادهم لذلك له غرضان:

**الفرض الأول:** أن يلزموا أهل السنة والجماعة بالتأويل فيما عداه من النصوص، وقالوا: إنكم إذا أولتم في هذه النصوص فأولوا في غيرها، فإن أولتم فيها ولم تأولوا في غيرها فأنتم متحكمون ، والتحكم في الأدلة غير جائز، فإما أن تجري مجرى واحداً، وإلا فالتناقض .

**الفرض الثاني:** وهو أن أهل السنة والجماعة يداهونهم، أي: يسكتون عنهم فيقولون: أنتم تأولتم هذه النصوص فاسكتوا عنا ولا تنكروا علينا؛ لأنكم قد

= من طريق عبد الله بن مسلم بن هرمز عن محمد بن عباد عن ابن عباس به .  
وعبد الله بن مسلم قال فيه أحمـد: ليس بشيء وكذا قال الفلاس وضـعـفـهـ ابنـ معـينـ والنـسانـيـ وأـبـوـ دـاـودـ وـغـيـرـ وـاحـدـ.

ولهذا الآثر طرق أخرى عن ابن عباس رواها الفاكهي في «أخبار مكة» (٨٨/١) والأزرقي (٣٢٦/١) وابن قتيبة في «غريب الحديث» (٣٣٧/٢).

من طريق عكرمة وعطاء وعبد الملك بن عبد الله بن أبي حسين والضعف عليها بـين لا يصح منها شيء بحال .

وعليه فلا يصح هذا الحديث مرفوعاً ولا موقوفاً، والله أعلم.

(١) «العلل المتناهية» (٥٧٥/٢).

(٢) نقله عنه المناوي في «فيض القدير» (٤٠٩/٣).

(٣) «مجموع الفتاوى» (٣٩٧/٦).

فعلمتم مثلنا في هذه النصوص، فلا حق لكم في الإنكار علينا! ونحن أجبنا عن ذلك بجواب مجمل كما سبق فقلنا: أولاً، نرفض أن يكون هذا من باب التأويل.

ثانياً، أنه لو قدر أنه من باب التأويل فقد دل عليه النص إما دلالة متصلة وإما دلالة منفصلة، فجوابنا - الآن - إما بالمنع أو بالتسليم مع الدليل.

#### ما هو المنع؟

**الجواب:** المنع بأن نقول: هذا ليس فيه تأويل؛ لأن اللفظ لا يدل على سواه **وما هو التسليم؟**

**الجواب:** التسليم هو أن نقول: نعم! هذا تأويل، ولكن دلّ عليه الدليل، وإذا دلّ عليه الدليل، فلا مانع منه، ولكن ننكر عليكم التأويل الذي ليس عليه دليل.

ثم أجبنا بجواب مفصل عن كل مسألة بعينها، فبدأتنا أولاً بما حكاه أبو حامد الغزالى عن بعض الخنابلة، أنه قال: إن أحمد لم يتأنى إلا في ثلاثة أشياء:

**الأول:** ما يروى عن النبي ﷺ أنه قال: «**الحجر الأسود يمين الله في الأرض**».

**والثاني:** «**قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن**»<sup>(١)</sup>.

**والثالث:** «**وإنني أجد نفسيَّ الرحمن من قبل اليمن**»<sup>(٢)</sup>.

أما الحديث الأول فقالوا: لا يراد به أن هذا الحجر هو يد الله اليمنى في الأرض، ولكنه بمنزلة يمين الله في كون الإنسان يستلمه، واستسلامه إياه كأنه معاهدة بينه وبين الله (عز وجل) أو تحية بالمصافحة، فعبر عنه بأنه يمين، قالوا:

(١) سيأتي تخریجه والكلام عليه في المثال الثاني إن شاء الله تعالى.

(٢) انظر تخریجه والكلام عليه في المثال الثالث.

وهذا تأويل .

وأما الحديث الثاني، فقالوا: المراد به كمال قدرة الله (تعالى) في تصريف عباده، وليس المراد أن القلوب بين أصبعين من أصابع الله حقيقة .

وأما الحديث الثالث، فقالوا: إن الرحمن ليس له نفس، لكن المراد بذلك: نصر الله (عز وجل)، وهذا تأويل .

ونحن نقول: أما الحديث الأول فالجواب عنه: أنه حديث باطل، لا يثبت عن النبي (ﷺ)، وحيثئذ لا يصح إيراده على أهل السنة، قال ابن الجوزي في «العلل المتناهية» هذا حديث لا يصح، وقال ابن العربي: حديث باطل، فلا يلتفت إليه، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية: رُوي عن النبي (ﷺ) بأسناد لا يثبت، وعلى هذا فقد كفينا إياه لعدم ثبوته، فلا حاجة للخوض في معناه؛ لأنَّه ليس بثابت فضلاً عن أن نضرب له معنى .



### قال المؤلف (رحمه الله)

لكن قال شيخ الإسلام ابن تيمية: والمشهور – يعني في هذا الأثر – إنما هو عن ابن عباس قال: «الحجر الأسود يمين الله في الأرض، فمن صافحه وقبله، فكأنما صافح الله قبل يمينه»<sup>(١)</sup>. ومن تدبر اللفظ المنقول تبين له أنه لا إشكال فيه، فإنه قال: «يمين الله في الأرض» ولم يطلق فيقول: يمين الله. وحكم اللفظ المقيد يخالف حكم المطلق، ثم قال: «فمن صافحه وقبله فكأنما صافح الله قبل يمينه» وهذا صريح في أن المصافح لم يصافح يمين الله أصلاً، ولكن شبه بمن يصافح الله، فأول الحديث وأخره يبين أن الحجر ليس من صفات الله (تعالى) كما هو معلوم لكل عاقل. اهـ. (ص ٣٩٨ ج ٦) مجموع الفتاوى .

(١) لا يصح عن ابن عباس (رضي الله عنه) كما بناه آنفاً.

## الشرح

قال شيخ الإسلام: «والمشهور (يعني: في هذا الأثر) إنما هو عن ابن عباس».

ونحن نقول: إذا كان هذا مرويًّا عن ابن عباس، فلا يخلو أن يكون مما يمكن فيه الاجتهاد أولاً، فإن كان مما لا يمكن فيه الاجتهاد، فهو في حكم الرفع، إلا أن ابن عباس (رضي الله عنه) من عرف بالأخذ عنبني إسرائيل، وحيثند لا يكون ما أخبر به في هذا الباب من باب المرفوع حكماً؛ لاحتمال أن يكون أخذه عنبني إسرائيل<sup>(١)</sup>.

وأما إذا كان قاله عن اجتهاد فيقال: هذا اجتهاد من ابن عباس، وليس حجة على ما سواه.

ومع هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: ومن تدبر اللفظ المنقول تبين له أنه لا إشكال فيه فإنه قال: «يمين الله في الأرض» ولم يطلق فيقول: «يمين الله» وحكم اللفظ المقيد يخالف حكم المطلق؛ لأنَّه قال: «يمين الله في الأرض» ولو قال: «يمين الله» وأطلق لكان فيه اشتباه، ولكن لما قال: «يمين الله في الأرض» علم أنه ليس يمينه التي هي يده؛ لأنَّ يد الله ليست في الأرض، وحيثند فلا يكون في اللفظ دليل على أنها يمين الله (تعالى) التي هي يده، وإذا قلنا: إنه منزلة يمين الله (عز وجل) لم يكن في هذا أي محظوظ: قال رحمة الله: وهذا صريح.

ثم قال: « فمن صافحه وقبله؛ فكأنما صافح الله وقبل يمينه»، وهذا صريح في أن المصافحة لم يصافح يمين الله (أصلاً)، ولكن شبه بمن يصافح الله، فأول الحديث وأخره يبين أن الحجر ليس من صفات الله (تعالى) كما هو معلوم عند كل عاقل.

(١) سبق أن بينا أنه لا يصح عن ابن عباس (رضي الله عنه) فلا داعي لتفسيره أو تأويله.

وكلام شيخ الإسلام هذا على تقدير صحته عن ابن عباس (رضي الله عنهما) أما عن الرسول (صلوات الله عليه وسلم) فقد قال: إنه لا يثبت.

وخلالص الجواب على هذا الحديث أو هذا الآثر من وجهين:

**الوجه الأول:** أنه لم يصح، وحيث لا حاجة للكلام على معناه.

**الوجه الثاني:** أننا إذا صححناه عن ابن عباس، وقلنا إنه من رأيه أو من نقله، فإنه من تدبره تبين له أنه لا يراد به قطعاً أن الحجر يمين الله التي هي يده؛ لأنَّه قال: «يمين الله في الأرض» فقيدها بقوله: «في الأرض» ويدين الله التي هي يده لا تكون في الأرض، وهناك فرق بين اللفظ المطلق واللفظ المقيد.



### قال المؤلف (رحمه الله)

**المثال الثاني:**

«قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن».

والجواب، أن هذا الحديث صحيح رواه مسلم في الباب الثاني من كتاب القدر عن عبد الله بن عمرو بن العاص أنه سمع النبي ﷺ يقول: «إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفه حيث يشاء» ثم قال رسول الله ﷺ: «اللهم مصرف القلوب صرف قلوبنا على طاعتك»<sup>(١)</sup>.

### الشرح

كلمة أصبع مثلث الهمزة والباء، ففيه تسع لغات والعشرة: «أصبع» كما قيل:

وفي أصبع واثالثه التسع      في أصبع واختتم بأصبع  
اولاً: فتح الهمزة ويجوز في الباء ثلاثة أوجه: الفتح والضم والكسر،  
فنقول: أصبع، وأصبع، وأصبع.  
ثانياً، ضم الهمزة ويجوز في الباء ثلاثة أوجه (أيضاً)، فنقول: أصبع،  
وأصبع، وأصبع.  
ثالثاً، كسر الهمزة، ويجوز في الباء ثلاثة أوجه، فنقول: إصبع، وإصبع،  
وإصبع، فهذه تسعه.

(١) أخرجه مسلم (٢٦٥٤).

**اللغة العاشرة: أصْبُوع**، نقول: ما أطول أصْبُوعه يعني: إصبعه، وكذلك كامة أئمَّة فيها تسع لغات:

أولاً: فتح الهمزة، وفي الميم ثلاثة أوجه، فنقول: أئمَّة، وائِمَّة، وائِمَّلة.

ثانياً: كسر الهمزة، وفي الميم ثلاثة أوجه: فنقول: إئمَّة، وإئِمَّة، وإئِمَّلة.

ثالثاً: ضم الهمزة، وفي الميم ثلاثة أوجه: فنقول: أئِمَّة، وائِمَّة، وائِمَّلة.

**ولَا نقول: أئِمُّول، كـ«أصْبُوع»، فلا قياس في اللغة، والأكثر في هاتين الكلمتين: إِصْبَع وائِمَّلة.**

**والجواب عن هذا الحديث:**

أنه صحيح، رواه مسلم في الباب الثاني من كتاب القدر عن عبد الله بن عمرو بن العاص (رضي الله عنهما) أنه سمع النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ) يقول: «إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن».

وقوله: «كلها» إذا جاء مثل هذا التقييد؛ جاز أن يجعل كل توكيداً لما سبق، وجاز أن يجعلها مبتدأ وما بعدها خبر، والجملة من المبتدأ والخبر: خبر إن، أما إذا جعلناها توكيداً فهي على حسب المؤكدة، وهو منصوب في إن، ولكن الخبر الذي بعدها يكون خبراً لـ«إن».

**فنقول في هذا الحديث:** «إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين» إذا جعلت «كلها» توكيداً و«بين أصبعين» خبر إن، ويجوز «إن قلوب بني آدم كلها بين أصبعين» فتكون «كلها» مبتدأ و«بين أصبعين» خبر المبتدأ، والجملة من المبتدأ والخبر: خبر إن «بين أصبعين من أصابع الرحمن كقلب واحد يصرفها حيث يشاء» ثم قال النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ): «اللَّهُمَّ اصرف القلوب! صرَّفْ قلوبنا على طاعتك».

وهذا الحديث صحيح، لكن هل معناه أن الله (سبحانه) قد قبض القلوب بين أصبعيه، كما يقبض الإنسان القلم بين أصبعيه؟ الجواب: لا.

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقد أخذ السلف أهل السنة بظاهر الحديث وقالوا: إن الله (تعالى) أصابع حقيقة نسبتها له كما أثبتها له رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

ولا يلزم من كون قلوب بني آدم بين أصبعين منها أن تكون مماسة لها حتى يقال: إن الحديث موهم للحلول فيجب صرفه عن ظاهره.

فهذا السحاب مسخر بين السماء والأرض وهو لا يمس السماء ولا الأرض. ويقال: «بدر بين مكة والمدينة» مع تباعد ما بينهما.

فقلوب بني آدم كلها بين أصبعين من أصابع الرحمن حقيقة ولا يلزم من ذلك مماسة ولا حلول.

### الشرح

هذا التقدير يفيد أن المسألة تبحث من وجهين:

**الوجه الأول: هل الله أصابع؟**

فأهل التعطيل يقولون: لا، ليس الله أصابع، كما قالوا: ليس له يد، وإنما المراد بالحديث معناه، وهو قدرة الله (عز وجل) على صفة الخلق، وأنها كالشيء الذي بين أصبعين من أصابعنا نفعل فيه ما نشاء.

**الوجه الثاني: قوله: «بين أصبعين من أصابع الرحمن» هل البينية تقتضي المماسة؟**

فهم يقولون: إن ظاهرها المماسة، وعلى هذا فتكون أصابع الرحمن (عز وجل) في جوف بني آدم؛ لأن القلب في الجوف، وإذا كانت البينية تقتضي المماسة فيلزم أن تكون أصابع الرحمن (جل وعلا) في صدور الناس، فتكون

صفة الله (تعالى) حالة في بني آدم! هكذا زعم أهل التعطيل أن ظاهر الحديث يقتضي التشبيه، وأن الأصابع مماسة للقلب، وهذا يقتضي الحلول، فإذاً أن تقولوا بالتشبيه وبالحلول، وإنما أن تأولوا، وإذاً أولتم فهذا ما نريده ونحتاج به عليكم.

ونقول، إن الله (تعالى) أصابع حقيقة لكن نفي عنها المماثلة، ولا نلتزم بما ألمتمنا به من التشبيه؛ لأنه لا يلزمـنا، وإذاً كنتم تثبتون للإنسان أصابع، وتثبتون للطير أصابع، فهل يلزم من إثبات الأصابع للإنسان أن تكون مشابهة لأصابع الطير؟

**الجواب:** لا يلزم من إثبات أصابع للرحمـن (عز وجل) أن تكون مشابهة لأصابع بـني آدم أبداً، فنحن نلتزم بثبوت الأصابع، ولا نلتزم بما ألمـتنـا به عدوـانـاً واعـتدـاءـاًـ بـأنـ هـذـاـ يـسـتـلـزـمـ التـمـثـيلـ.

ثانية، بالنسبة للممـاسـةـ فـنـحـنـ لاـ نـلـتـزـمـ -ـ أـيـضاـ -ـ بـماـ أـلـمـتـمـنـاـ بـهـ مـنـ أـنـهـ لـاـ بـيـنـيـةـ إـلـاـ بـالـمـامـسـةـ،ـ بـلـ نـقـولـ:ـ الـبـيـنـيـةـ لـاـ تـسـتـلـزـمـ الـمـامـسـةـ،ـ وـالـدـلـلـيـلـ عـلـىـ هـذـاـ قـوـلـهـ (تعـالـىـ):ـ **(وـالـسـحـابـ الـمـسـخـرـ بـيـنـ السـمـاءـ وـالـأـرـضـ)**ـ [الـبـقـرةـ:ـ ١٦٤ـ]ـ،ـ فـهـلـ يـلـزـمـ مـنـ هـذـهـ الـبـيـنـيـةـ الـمـامـسـةـ؟ـ **الـجـوـابـ:**ـ قـطـعاـ لـاـ يـلـزـمـ،ـ فـلـيـسـ هـنـاكـ مـامـسـةـ وـلـاـ مـقـارـبـةـ بـيـنـ الـأـرـضـ وـبـيـنـ السـحـابـ،ـ وـلـاـ بـيـنـ السـحـابـ وـبـيـنـ السـمـاءـ،ـ وـمـعـ ذـكـ يـقـوـلـ اللـهـ **(بـيـنـ السـمـاءـ وـالـأـرـضـ)**ـ.

**مثال آخر:** بـدرـ بـيـنـ مـكـةـ وـالـمـدـيـنـةـ،ـ فـهـلـ الـبـدـرـ عـلـىـ حدودـ المـدـيـنـةـ وـعـلـىـ حدودـ مـكـةـ؟ـ **الـجـوـابـ:**ـ أـبـداـ،ـ فـبـيـنـهـماـ مـسـافـاتـ؛ـ فـتـبـيـنـ بـهـذـاـ أـنـ الـبـيـنـيـةـ لـاـ تـقـتـضـيـ المـامـسـةـ،ـ وـحـيـثـذـ نـسـلـمـ مـاـ اـدـعـيـتـمـوـهـ عـلـيـنـاـ مـنـ القـوـلـ بـالـحـلـولـ،ـ أـوـ أـنـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ يـدـلـ عـلـىـ الـحـلـولـ.

قولـهـ (عـلـيـهـ السـلـمـ):ـ **(يـقـلـبـهـاـ)**ـ الـذـيـ يـقـلـبـهـاـ هوـ:ـ اللـهـ،ـ وـإـصـافـةـ التـقـلـيبـ إـلـىـ اللـهـ حـقـيـقـةـ،ـ لـيـسـ فـيـهـ إـشـكـالـ،ـ وـالـفـائـدـةـ مـنـ هـذـاـ أـنـ الرـسـوـلـ (عـلـيـهـ السـلـمـ)ـ بـيـنـ أـنـ تـقـلـيبـ

هذه القلوب يسبر على الله (عز وجل) كالشيء الذي بين أصابع الإنسان أو في راحته أو ما أشبه ذلك<sup>(١)</sup>.

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «رسالة التدميرية»، ص(٤٩):

إذا قال القائل ظاهر النصوص مراد أو ظاهرها ليس بمراد.

فإنه يقال لفظ الظاهر فيه إجمال واشتراك فإن كان القائل يعتقد أن ظاهرها التمثيل بصفات المخلوقين أو ما هو من خصائصهم فلا ريب أن هذا غير مراد ولكن السلف والآئمة لم يكونوا يسمون هذا ظاهرها ولا يرتضون أن يكون ظاهر القرآن والحديث كفراً وباطلاً. والله (سبحانه وتعالى) أعلم وأحکم من أن يكون كلامه الذي وصف به نفسه لا يظهر منه إلا ما هو كفر أو ضلال والذين يجعلون ظاهرها ذلك يغلطون من وجهين:

\* تارة يجعلون المعنى الفاسد ظاهر اللفظ حتى يجعلوه محتاجاً إلى تأويل يخالف الظاهر ولا يكون كذلك.

\* وتارة يردون المعنى الحق الذي هو ظاهر اللفظ لاعتقادهم أنه باطل.

فال الأول كما قالوا في قوله «عبدي جمعت فلم تطعمني» الحديث وفي الآخر «الحجر الأسود يمين الله في الأرض فمن صافحه أو قبله فكأنما صافح الله وقبل يمينه»، قوله «قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن».

فقالوا قد علم أن ليس في قلوبنا أصابع الحق.

فيقال لهم لو أعطيتم النصوص حقها من الدلالة لعلمتم أنها لم تدل إلا على حق.

أما الحديث فقوله الحجر الأسود يمين الله في الأرض فمن صافحه وقبله فكأنما صافح الله وقبل يمينه.

صريح في أن الحجر الأسود ليس هو صفة لله ولا هو نفس يمينه لأنه قال: «يمين الله في الأرض».

وقال: «فمن قبله وصافحه فكأنما صافح الله وقبل يمينه» ومعلوم أن المشبه ليس هو المشبه به ففي نفس الحديث بيان أن مستلمه ليس مصافحاً لله وأنه ليس هو نفس يمينه فكيف يجعل ظاهره كفراً وأنه محتاج إلى التأويل مع أن هذا الحديث إنما يعرف عن ابن عباس.

وأما الحديث الآخر فهو في الصحيح مفسراً يقول الله: «عبدي جمعت فلم تطعمني فيقول رب كيف أطعمك وأنت رب العالمين؟ فيقول أما علمت أن عبدي فلاناً جاع فلو أطعنته لوجدت ذلك عندي. عبدي مرضت فلم تعدني فيقول رب كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ فيقول أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلو عدته لوجدتني عنده».

وهذا صريح في أن الله سبحانه لم يمرض ولم يجع ولكن مرض عبد وجماع عبد فجعل جوعه =

### قال المؤلف (رحمه الله)

#### المثال الثالث

«إني أجد نفسَ الرحمن من قبل اليمن».

### الشرح

قال أهل التعطيل: نفس الرحمن، هل تأخذونه على ظاهره، وتبثتون الله (تعالى) نفساً يأتي من جهة واحدة من قبل اليمن؟ فهذا هو ظاهر الحديث.

قال أهل السنة والجماعة: لا ثبت لهذا، وليس هذا هو ظاهر الحديث (كما زعمتهم) ومعلوم أن النفس لا يمكن أن يوصف الله به؛ لأنها يأتي من شيء مجوف، ويحتاج إلى أن يفرج عنه، والله (عز وجل) متزه عن هذا، فهو أحد صمد.

فيقولون: هذا هو ظاهر الحديث فإذا أخذناها به، وإنما أن تقولوا: إنه غير مراد، وحيثـــ تكونون قد أولتم ووقعتم فيما تنكرــــونــــ علينا.



= جوعه، ومرضه، ومرضه مفسراً ذلك بأنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي ولو عدته لوجدتني

عنه فلم يبق في الحديث لفظ يحتاج إلى تأويل

وأما قوله : «قلوب العباد بين أصابع الرحمن» .

فإنه ليس في ظاهره أن القلب متصل بالأصابع ولا ماس لها ولا أنها في جوفه ولا في قول القائل

«هذا بين يدي» ما يتضمنه مبادرته ليديه وإذا قبيل السحاب المسخر بين السماء والأرض لم يقتضي أن يكون ماسا للسماء والأرض ونظائر هذا كثيرة.

قال المؤلف (رحمه الله):

**والجواب:** أن هذا الحديث رواه الإمام أحمد في المسند من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه) قال: قال النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «ألا إن الإيمان يمان، والحكمة يمانية، وأجد نفس ربكم من قبل اليمن»<sup>(١)</sup>.

قال في «مجمع الزوائد»: «رجاله رجال الصحيح غير شبيب وهو ثقة».

(١) شاذ من حديث أبي هريرة وورد موضع الشاهد بأسناد صحيح من حديث سلمة بن نفيل = أخرجه أحمد (٥٤١/٢) وابن أبي عاصم في «الأحاديث والشانين» (٢٢٧٦) والطبراني في «الأوسط» (٤٦٦١) وفي «مسند الشاميين» (١٠٨٣)

عن طريق حريز بن عثمان عن شبيب أبي روح أن أعرابياً أتى أبي هريرة فقال: يا أبي هريرة حدثنا عن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فذكر الحديث فقال: قال النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «ألا إن الإيمان يمان، والحكمة يمانية، وأجد نفس ربكم من قبل اليمن ...» الحديث.

وшибب هو ابن نعيم أبو روح الوحاظي ذكره ابن حبان في الثقات .

وهو من شيوخ حريز بن عثمان ونقل الأجري عن أبي داود قوله: شيخ حريز كلهم ثقات ونقل ابنقطان عن ابن الجارود قال: قال محمد بن يحيى الذهلي هذا شعبة عبد الملك بن عمير في جلالتهما يرويان عن شبيب أبي روح

قال ابنقطان شبيب رجل لا تعرف له عدالة .

قلت: وقد تفرد شبيب عن أبي هريرة بقوله «وأجد نفس ربكم من قبل اليمن»، مخالفًا بذلك جمع غير من الثقات الآثبات الذين رووا الحديث عن أبي هريرة بدون الزيادة وهم :

١ - أبو سلمة بن عبد الرحمن . أخرجه البخاري (٣٤٩٩) ومسلم ٥٢ [٨٧].

٢ - أبو صالح . أخرجه البخاري (٤٣٨٨) ومسلم ٥٢ [٩٠].

٣ - الأعرج . أخرجه البخاري (١٣٣٠) ومسلم (٥٢) [٨٤] [٨٥].

٤ - محمد بن سيرين . أخرجه مسلم ٥٢ [٨٢] [٨٣].

٥ - عبد الرحمن بن يعقوب . أخرجه مسلم ٥٢ [٨٦].

٦ - سعيد بن المسيب . أخرجه مسلم ٥٢ [٨٩].

وغيرهم وأكتفي بذكر هؤلاء فيهم الغنية .

وعليه فهذه زيادة غير مقبولة من شبيب بن نعيم وهي إما شاذة أو منكرة.

\* إلا أن محل الشاهد ورد من حديث سلمة بن نفيل .

قلت: وكذا قال في التقريب عن شبيب ثقة من الثالثة، وقد روى البخاري نحوه في التاريخ الكبير.

وهذا الحديث على ظاهره والنفس فيه اسم مصدر **نَفَسٌ يُنْفِسْ تَنْفِيساً**، مثل فرج يفرج تفريجاً وفرجاً، هكذا قال أهل اللغة كما في النهاية والقاموس ومقاييس اللغة.

قال في مقاييس اللغة: النفس كل شيء يفرج به عن مكروب. فيكون معنى الحديث: أن تنفيص الله (تعالى) عن المؤمنين يكون من أهل اليمن.

**قال شيخ الإسلام ابن تيمية:**

**«وَهُؤُلَاءِ هُمُ الَّذِينَ قاتلوا أَهْلَ الرَّدَةِ، وَفَتَحُوا الْأَمْصَارَ، فِيهِمْ نَفَسُ الرَّحْمَنِ**

= أخرجه البخاري في «التاريخ الكبير» (٤ / ٧٠ - ٧١) والطبراني في «الكبير» (٧ / رقم ٦٣٥٨) والفسوي في «المعرفة والتاريخ» (١٥٨ / ١١) والبزار في «البحر الزخار» (٣٧٠ . ٢) من طريق عبد الله بن سالم الحمص عن إبراهيم بن سليمان الأفطس عن الوليد بن عبد الرحمن عن جبير بن نفير عن سلمة بن نفیل (رضي الله عنه): قال: قال رجل يا رسول الله! بوهی بالخیل وألقی السلاح وزعموا الا قتال، فقال رسول الله (صلی الله علیہ وسلم): «کذبوا لأن حان القتال لا تزال من أمتي أمة قائمة على الحق ظاهرة» وقال: وهو مولى ظهره إلى اليمن: «إنی أجد نفس الرحمن من ها هنا ولقد أوحی إلى آنی مکفوف غير ملبث ولیتبعني أناذاً والخیل معقود في نواصیها الخیر إلى يوم القيمة وأهلها معانون عليها».

قلت: وهذا استناد رجاله كلهم ثقات.

قال البزار عقب إخراجه: وهذا الحديث لا نعلم أحداً يرويه بهذه الألفاظ إلا سلمة بن نفیل وهذا أحسن طریقاً يروی في ذلك عن سلمة ورجاله رجال معروفون من أهل الشام مشهورون إلا إبراهيم ابن سليمان في الأفطس.

قلت: وهو ثقة كما تقدم.

وابع عبد الله بن سالم عليه إسماعيل بن عياش.

آخرجه ابن أبي عاصم في «الأحاديث الثانية» (٢٤٦٠) والطبراني في «الكبير» (٧ / رقم ٦٣٥٨).

وآخرجه أحمد (٤ / ٤٠) من طريق إسماعيل بن عياش أيضاً إلا أنه لم يذكر موضع الشاهد.

عن المؤمنين الكربات». اهـ. (ص ٣٩٨ ج ٦) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن قاسم.

## الشرح

هذه ثلاثة أشياء كلها من قبل اليمن:

«الإيمان بيمان» قال العلماء (رحمهم الله): لأن الإيمان نبع من الحجاز، والجاز من قبل اليمن؛ لأنه قال: الشام واليمن، فكل الحجاز يعتبر من منطقة اليمن، فالإيمان بيمان؛ لأنه نبع من اليمن، أي: من الحجاز.

«الحكمة يمانية» والحكمة هي: تنزيل الأشياء منازلها، فأهل اليمن أهل حكمة، وتأني في الأمور، وتقدير لها، وتنزيل لها في منازلها.

«أجد نفس ربكم من قبل اليمن» وهذا محل المتردّ بين أهل السنة والجماعة، وبين أهل التعطيل، ولكن ما معنى هذا الحديث؟

يدعى أهل التعطيل أن ظاهره أن الله نفساً يأتي من قبل اليمن، وأن الله يتنفس، ويأتي نفسه من قبل اليمن، ولكن هذا ليس هو ظاهر الحديث؛ لأن كل معنى فاسد لا يمكن أن يكون ظاهر الكتاب والسنة (أبداً)، ومن فهم من الكتاب والسنة ظاهراً ينزع الله عنه، فقد ساء فهمه، أو ساء قصده، وأما من حسن قصده وصح فهمه فلن يفهم من نصوص الكتاب والسنة ما لا يليق بالله (أبداً).

وقول ابن حجر الهيثمي<sup>(١)</sup> في «مجمع الزوائد»: «رجاله رجال الصحيح غير شبيب» يعني بـ«رجال الصحيح»: رجال صحيح البخاري، أو مسلم، حسب

(١) هنا سبق لسان من الشيخ (رحمه الله)، فصاحب «مجمع الزوائد» هو: أبو الحسن علي بن أبي بكر ابن سليمان بن عمر بن صالح الهيثمي، المصري، الشافعي، الحافظ، ويعرف بالهيثمي، توفي سنة ٨٠٧ هـ.

أما ابن حجر، فهو: شهاب الدين ، مفتى الحجاز، أبو الفضل، أحمد بن محمد بدر الدين بن محمد شمس الدين بن حجر الهيثمي (باتناء المثانة من فوق)، نسبة إلى محلة أبي الهيثم من أقاليم مصر الغربية، الفقيه الشافعي، المتوفى بمكة سنة ٩٧٥ هـ.

.الاصطلاح.

ولكن لا يلزم من كون الرجال رجال الصحيح، أن يكون السندي صحيحًا؛ لأنه ربما يكون هناك انقطاع بين الراوي ومن روى عنه، ولكن الغالب أنهم لا يقولون هذا إلا لقصد التوثيق لهذا السندي، لكن لا يلزم من هذا أن يكون السندي صحيحًا، ولهذا يجب أن نتحرى في الرجال إذا قالوا: رجاله رجال الصحيح.

فنتظر (أولاً): هل هذا صحيح، وأنه ينطبق عليهم أنهم من رجال الصحيح.

ثم ننظر (ثانياً) هل السندي متصل، فلا بد من اتصال السندي<sup>(١)</sup>.

(١) قلت: وثقة الرواة واتصال السندي إنما هي الخطوات الأولى في طريقنا لتصحيح حديث أو تحسينه وتبقى أمور هي أهم وأدق:

**الأمر الأول:** جمع طرق الحديث والنظر فيها ومقارنه الروايات بعضها ببعض.

فكم من حديث اتصل سنديه مع ثقة رواه ثم هو ما خالف فيه راويه الثقات الآيات فشذ عنهم بوصل مرسلاً أو رفع موقوف أو إدراجه في متن أو سند وهذا يقع كثيراً في أحاديث الثقات كما هو معلوم عند أهل العلم والأمثلة على ذلك أكثر من أن تمحض.

كما قال علي بن المديني (رحمه الله): الباب إذا لم تجتمع طرقه لم يتبيّن خطاؤه.

وقال الخطيب البغدادي (رحمه الله): السبيل إلى معرفة علة الحديث أن يجتمع بين طرقيه وينظر في اختلاف رواهه ويعتبر بمكانهم من الحفظ ومتزلفهم في الإتقان والضبط.

**الأمر الثاني:** النظر في كلام أهل الفن وعلماء العلل: أمثال البخاري وأحمد وابن المديني وأبي حاتم وأبي زرعة والدارقطني وغيرهم.

فكم من حديث أعلى له لعنة خفية فيه مع أن الظاهر منه السلامة وطريقهم في هذا الفهم والحفظ والمعرفة لا غير.

كما قال الحكم في «معرفة علوم الحديث»: إنما يعلل الحديث من أوجه ليس للجرح فيها مدخل فإن حديث المتروك ساقط واعلة الحديث يكثر في أحاديث الثقات أن يحدثوا بحديث له علة فيخفي عليهم علمه فيصير الحديث معلولاً والحقيقة عندها الحفظ والفهم والمعرفة لا غير.

وهذا الشافعي مع إمامته يحيل القول على أئمة الحديث في كتبه فيقول: وفيه حديث لا يثبته أهل العلم بالحديث.

**وأنصرب لك مثلاً واحداً [مع كثرة الأمثلة]:**

حديث قتيبة بن سعيد المشهور في جمع التقديم أن النبي ﷺ كان في غزوة تبوك إذا ارتحل قبل أن تزيف الشمس آخر الظهر حتى يجمعها إلى العصر فيصلبها جميعاً، وإذا ارتحل بعد زيف الشمس صلى الظهر والعصر جميعاً، ثم سار، وكان إذا ارتحل قبل المغرب آخر المغرب حتى يصلبها مع العشاء، وإذا ارتحل بعد المغرب؛ عجل العشاء فصلاتها مع المغرب». رواه أبو داود

وقول الهيثمي: «غير شبيب وهو ثقة» قلت: وكذا قال في «التقريب» لابن حجر العسقلاني.

وهذا الحديث يجريه أهل السنة والجماعة على ظاهره كسائر النصوص، لكنهم يخالفون أهل التعطيل في معناه، فأهل التعطيل يزعمون أن ظاهر الحديث أن لله نفساً يأتي من قبل اليمن، ويقولون: هذا الظاهر غير مراد حتى عندكم عشر أهل السنة.

**ونحن نقول:** ليس هذا هو ظاهر الحديث، والنَّفْسُ فيه اسم مصدر من نفس بنفساً - وهو المصدر - واسم المصدر: نفساً.

وهذا يوجد كثيراً في الأفعال، يكون لها مصدر واسم مصدر.

**مثال:**

كلم ، يكلم ، والمصدر: تكليماً ، واسم المصدر: كلام.

والترمذني وأحمد وغيرهم.

وهو حديث إسناده صحيح كالشمس قتيبة بن سعيد عن الليث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيلي عن معاذ. ومع هذا وجدنا أقوال أهل العلم تضافرت على إنكاره وإنكاره. فيقول أبو داود: هذا حديث منكر.

ويذهب أبو حاتم إلى أنه دخل حديث في حديث وتتابع الأقوال على إنكاره ثم يأتي البخاري (رحمه الله) فيزيل الإشكال ويقول: قلت: لقتيبة بن سعيد (وهو راويه) مع من كتب عن الليث ابن سعد حديث يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيلي. فقال: كتبته مع خالد المدائني.

قال البخاري: وكان خالد يدخل الأحاديث على الشيوخ .

ومن هنا عرفنا لماذا تبعت أقوالهم على إنكاره وإعلاله، وأنى لنا أن نعرف مثل هذه العلة إن لم ينص عليها البخاري (رحمه الله).

ومن هنا أيضاً يتبيّن لنا أن علينا أن نفتفي أثر هؤلاء الأجلاء.

ولا نفتئ علىهم بقولنا «إسناده صحيح» فإنهم ما كانوا يجهلون ذلك بل نحن تبع لهم في معرفة الرجال فلماذا لا تبعهم أيضاً في معرفة العلل؟!

سلم، يسلم، والمصدر: تسلیمًا، واسم المصدر: سلام.

فرج، يُقْرَج، والمصدر تفريجًا، واسم المصدر: فرج.

نفس، ينفَس، والمصدر تنفسًا، واسم المصدر: نفس.

إذن؛ نفس بمعنى تنفس؛ لأن اسم المصدر يعني المصدر، لكن يخالفه في الصيغة فقط، إلا فالمعنى واحد، هكذا قال أهل اللغة<sup>(١)</sup>، كما قال «النهاية» لابن الأثير<sup>(٢)</sup>، و«مقاييس اللغة» لابن فارس<sup>(٣)</sup>.

(١) قال ابن الأثير في «النهاية في غريب الآخر»:

فيه «إني لأجد نفسَ الرحمن من قِبَلِ اليمَن» وفي رواية «أَجِدْ نَفْسَ رَبِّكُمْ».

قيل عنى به الانصار لأن الله نفس بهم الكرب عن المؤمنين وهم يمانون لأنهم من الأزد. وهو مستعار من نفس الهواء الذي يرده التنفس إلى الجوف فيبرد من حرارته ويعدلها أو من نفس الريح الذي يتسمه فيستروح إليه أو من نفس الروضة وهو طيب روانحها فيتفرج به عنه.

يقال: أنت في نفس من أمرك واعمل وأنت في نفس من عمرك: أي في سعة وفسحة قبل المرض والهرم ونحوهما

ومنه الحديث: «لا تسبوا الريح فإنها من نفس الرحمن» يزيد بها أنها تفرج الكرب وتشيء السحاب وتنشر الغيث وتذهب الجدب

قال الأزهري: النفس في هذين الحديثين اسم وضع مصدر الحقيقي من نفس ينفس تنفسًا كما يقال: فرج يفرج تفريجًا وفرجًا كأنه قال: أجِدْ تنفسَ ربِّكم من قِبَلِ اليمَن وإن الريح من تنفس الرحمن بها عن المكروبين.

قال الفيروز آبادي في «القاموس المحيط».

وفي قوله: ولا تسبوا الريح فإنها من نفس الرحمن وأجد نفس ربِّكم من قِبَلِ اليمَن: اسم وضع مصدر الحقيقي من نفس تنفسًا ونفسًا أي: فرج تفريجًا والمعنى: أنها تفرج الكرب وتنشر الغيث وتذهب الجدب.

(٢) قال الشيخ ابن عثيمين (رحمه الله):

وهو قاموس لما جاء في ألفاظ الحديث من غريب المعنى، الذي يُشكّل، فصاحب «النهاية» (رحمه الله) وهو ابن الأثير، جمع الكلمات الغريبة في الأحاديث وفسرها، وكذلك الفيروز آبادي في «القاموس المحيط»، والغريب أن هذا الرجل فارسي، وجمع قاموسًا في اللغة العربية، وهذا من بركة القرآن المتزلج الجميع الخلق بلسان عربي، فإذا اعتنوا بالقرآن فلا بد أن يتعلموا اللغة العربية.

(٣) قال الشيخ ابن عثيمين (رحمه الله): وهو كتاب جيد، يذكر المادة وجميع مشتقاتها، ولذلك =

فيكون معنى الحديث: أن تنفيص الله (تعالى) عن المؤمنين يكون من أهل اليمن.

قال شيخ الإسلام:

«وهذا هو الواقع، فإن الأنصار الذين آتوا المهاجرين ونصرتهم كانوا من قحطان من اليمن، فيكون المعنى: أن الفرج للمؤمنين والتنفيس والنصرة يكون من قبل أهل اليمن».

وقال (رحمه الله):

«وهؤلاء هم الذين قاتلوا أهل الردة، وفتحوا الأمصار، وبهم نفسَ الرحمن عن المؤمنين الكربلات». اهـ

إذن، الحديث ليس فيه تأويل؛ لأن المعنى الذي أدعى أهل التعطيل أنه ظاهر الحديث معنى فاسد، ليس هو معناه، ولا يمكن أن يكون ظاهر الكتاب والسنة معنى باطلًا لا يليق بالله، والمعنى الذي يليق بالله (والذي لا يخالف الظاهر، بل يوافقه) هو ما أشرنا إليه من أن المراد بالنفس هو: التنفيس، والمعنى أن التنفيس عن المؤمنين وتغريح الكربلات عنهم ونصرتهم يكون من قبل أهل اليمن، سواءً في أول الإسلام كالأنصار الذين تلقوا المهاجرين، أو فيما بعد كالذين قاتلوا أهل الردة<sup>(١)</sup>.

= فهو يسمى : «مقاييس اللغة»، وفيه قوائد أخرى منها: كثة الشواهد التي فيه من الشعر العربي.

(١) قال أبو يعلى في «إبطال التأويلات» (٢٥٠ / ١) بعد ذكره حديث «الربيع من نفس الرحمن» اعلم أن شيخنا ذكر هذا الحديث في كتابه وامتنع أن يكون على ظاهره في أن الربيع صفة ترجع إلى الذات والأمر على ما قاله، ويكون معناه أن الربيع مما يفرج الله عز وجل بها عن المكروب والمعموم فيكون معنى النفس معنى التنفيس وذلك معروف في قولهم: نَفَسْتُ عن فلان؛ أي فرجت عنه

وكلمت زيداً في التنفيس عن غريبه، ويقال: نفس الله عن فلان كربله؛ أي فرج عنه، وروي في الخبر: «من نفس عن مكروب كربلة، نفس الله عنه كربلة يوم القيمة» وروي في الخبر: أن الله =

**قال المؤلف (رحمه الله)****المثال الرابع:**

**قوله (تعالى):** «**ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ**» [البقرة: ٢٩].

**الشرح**

قال أهل التعطيل: إنكم يا أهل السنة حرفتم النص، لأن ظاهر قوله: «**ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ**» أنه كان في الأرض، نازلاً، ثم صعد إلى السماء مرتفعاً، فهل أنتم تقولون بهذا الظاهر؟ يا أهل السنة!

قال أهل السنة: لا نقول بهذا.

قال أهل التعطيل: إذم أولتم النص، وحيثئذ لا تعيبوا علينا التأويل، ولا تنكروه علينا؛ لأنكم أولتم، فهذا تحكم وتناقض أن تقولوا: هذا النص يجوز تأويله، وهذا النص لا يجوز تأويله.

ونحن نقول: قوله (تعالى): «**ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ**» ذكر في القرآن في موضعين:

**الأول:** في سورة البقرة: «**هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ**» [البقرة: ٢٩].

= فرج عن نبيه بالريح يوم الأحزاب فقال سبحانه: «**فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجَنودًا لَمْ تَرَوْهَا**» [الأحزاب: ٩]، وإنما وجب حمل هذا الخبر على هذا ولم يجب تأويل غيره من الأخبار؛ لأنه قد روی في الخبر ما يدل على ذلك، وذلك أنه قال: «إِذَا رأَيْتُمُوهَا فَتَوَلُوا: اللَّهُمَّ إِنَا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِهَا وَخَيْرِ مَا فِيهَا وَخَيْرِ مَا أَرْسَلْتَ بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ مَا فِيهَا وَشَرِّ مَا أَرْسَلْتَ بِهِ» وهذا يقتضي أن فيه شرًّا وأنها مرسلة، وهذه صفات المحدثات.

الثاني: في سورة فصلت: ﴿ قُلْ أَئِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَينَ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ \* وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَّ مِنْ فَوْقُهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلْسَّائِلِينَ \* ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ائْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ [فصلت: ٩ - ١١].

فظاهر هاتين الآيتين (على زعمهم) أن الله كان في الأرض، ثم صعد إلى السماء، ومعلوم أن أهل السنة والجماعة لا يقولون بهذا، بل يقولون: إن علو الله من صفاته الذاتية التي لم ينزل ولا يزال متتصفاً بها<sup>(١)</sup>.



(١) علو الله عز وجل صفة ذاتية له سبحانه ثابتة بالكتاب والسنة والعقل والقطرة والإجماع.  
وأهل السنة يعتقدون أن الله فوق جميع مخلوقاته مستو على عرشه في سماه عاليًا على خلقه  
باتشًا منهم يعلم أعمالهم ويسمع أقوالهم ويرى حركاتهم وسكناتهم لا تخفي عليه خافية.  
قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٢/٥):

«فهذا كتاب الله من أوله إلى آخره وسنة رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) من أولها إلى آخرها ثم عامة الصحابة  
والتابعين ثم كلام سائر الأئمة  
تملوء بما هو إما نص وإما ظاهر في أن الله سبحانه وتعالى هو العلي الأعلى وهو فوق كل شيء  
وهو على كل شيء وأنه فوق العرش وأنه فوق الأسماء ...». وبيانه مؤكد تفصيل لذلك في المثال الخامس والسادس.  
وهذا ينبغي أن يعلم الفرق بين العلو والاستواء:

قال شيخ الإسلام في «رسالة التدميرية» (ص ٥٦): النصوص كلها دلت على وصف الإله بالعلو  
والنحوية، على المخلوقات واستوانه على العرش، فأما علوه ومبaitته للمخلوقات فيعلم بالعقل  
المواافق للسمع وأما الاستواء على العرش فطريق العلم به هو السمع وليس في الكتاب والسنة  
وصف له بأنه داخل العالم ولا خارجه ولا مبaitته ولا مداخله». اهـ  
وبهذا يتضح الفرق بين العلو والاستواء كالتالي:

١ - العلو: صفة ذاتية لله سبحانه.

أما الاستواء: فهو صفة اختيارية فعلية.

## قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب، أن لأهل السنة في تفسيرها قولين:  
أحدهما: أنها بمعنى ارتفع إلى السماء.

وهو الذي رجحه ابن جرير، قال في تفسيره بعد أن ذكر الخلاف: «وأولى المعاني بقول الله (جل ثناؤه): **(ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاوَاتِ)**» [البقرة: ٢٩]. علا عليهن وارتفع، فدبرهن بقدرته، وخلقهن سبع سموات<sup>(١)</sup>. اهـ

## الشرح

وعلى هذا الرأي تكون «إلى» بمعنى «على» فيكون معنى قوله (تعالى): **(ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاوَاتِ)**: ثم استوى على السماء، وهذا فيه شيء من النظر؛ لأن الاستواء لا يقال إلى على العرش، ولكن يمكن أن يجاب عنه فيقال: استوى على السماء، هذا علوٌ مطلقٌ، وقد بيّنت النصوص أن المراد به العرش، وابن جرير (رحمه الله) يقول: «علا عليهن» فيجعل «إلى» بمعنى «على»، أي: استوى على السموات وعلا عليهن.

قلت: وهذا فيه شيء من النظر؛ لما ذكرنا؛ لأن الاستواء خاص بالعرش، فهو علوٌ خاص غير العلو المطلق.

= ٢ - العلو: علوٌ مطلق.

أما الاستواء: فإنه مختص بالعرش لا ينبع إلا إليه.

٣ - العلو: ثبت بالعقل والنقل والفتراة.

الاستواء: طريق العلم به هو السمع فقط (الكتاب والسنّة).

(١) «تفسير الطبرى» (١/٢٢٢).

لكن يمكن أن يُجاب على هذا فيقال: استوى على السموات أي: علا عليهن وهو على العرش، ومن علا على العرش؛ فقد علا على السموات؛ لأن العرش فوقها.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وذكره البغوي في تفسيره: قول ابن عباس وأكثر مفسري السلف<sup>(١)</sup>. وذلك تمسكاً بظاهر لفظ (استوى). وتفويضاً لعلم كيفية هذا الارتفاع إلى الله (عز وجل).

### الشرح

استوى في اللغة العربية بمعنى: علا، وارتفع، ولكن: كيف استوى؟ الجواب: هذا لا نعرفه، فالله أعلم به، وإنما نقول: استوى على السماء استواءً يليق بجلاله، ولا نعلم كيفيته، كما نقول في الاستواء على العرش.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

القول الثاني: إن الاستواء هنا بمعنى القصد التام. وإلى هذا القول ذهب ابن كثير في تفسير سورة البقرة، والبغوي في تفسير

(١) «تفسير البغوي» (١/٥٩).

سورة فصلت.

قال ابن كثير: «أي قصد إلى السماء، والاستواء هاهنا ضمن معنى القصد والإقبال، لأنه عدي بالي»<sup>(١)</sup>.

وقال البغوي: «أي عمد إلى خلق السماء»<sup>(٢)</sup>.

## الشرح

وعلى هذا القول؛ لا إشكال في الآية إذا فسرنا استوى بمعنى: قصد، وأن المراد بالاستواء هنا: القصد التام، وقالوا (رحمهم الله): القصد التام؛ لأن أصل الكلمة الاستواء (أي: أصل هذه المادة) تدل على الكمال، فيقال: استوى الطعام، بمعنى كمل نضجه، ويقال: «ولما بلغ أشدّه واستوى» أي: كمل عقله، فلذلك قالوا: القصد التام، يعني: القصد الكامل.

**وما الذي جعلهم يفسرون به بالقصد؟**

الجواب: لأن الحرف الذي عُدِي به يتضمن معنى ذلك، فلما عُدِي بـ«إلى» التي يُعْدَى بها القصد؛ صار استوى ضمن معنى القصد، وأخذنا من الكلمة استوى التي تدل على الكمال أن هذا القصد تام ، كامل.

وابن كثير (رحمه الله) رأى أن هذا الفعل لما عُدِي بـ«إلى»؛ وجب أن نحوله إلى تضمين معنى القصد كما في سائر الأفعال التي تعدد بحرف لا يتاسب مع ظاهر لفظها، فإنها تضمن معنى ذلك الحرف.



(١) «تفسير ابن كثير» (٣٣٢/١).

(٢) «تفسير البغوي» (٤/١٠٩).

### قال المؤلف (رحمه الله)

وهذا القول ليس صرفاً للكلام عن ظاهره، وذلك لأن الفعل (استوى) اقترب بحرف يدل على الغاية والانتهاء. فانتقل إلى معنى يناسب الحرف المقترب به.

ألا ترى إلى قوله (تعالى): **﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجَّرُونَهَا تَفْجِيرًا﴾** [الإنسان: ٦] حيث كان معناها يروى بها عباد الله لأن الفعل (يشرب) اقترب بالباء فانتقل إلى معنى يناسبها وهو يروى.

فالفعل يضمن معنى يناسب معنى الحرف المتعلق به ليلائم الكلام.

### الشرح

نقول : إن «إلى» تأتي للغاية، وهذا هو معناها الأصلي ، وأما ابن جرير ومن تبعه فيقولون: إن «إلى» يعني «على» فيجعلون التجوز في الحرف، وهذا هو مذهب الكوفيين كما هو معروف.

والبغوي وابن كثير ومن تبعهما يقولون: إن التجوز ليس في الحرف «إلى» بل في الفعل، فهو مضمون معنى يناسب الحرف «إلى» والمعنى المناسب له عو «القصد».

وعليه؛ فيكون معنى الآية أن الله (عز وجل) لما خلق الأرض قصد وأراد إرادة تامة إلى خلق السماء.

ثم ذكرنا مثالاً يتضح به المعنى، وهو قوله (تعالى): **﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ﴾** فكلمة «يشرب» الحرف الذي يناسبها هو «من» فنقول: يشرب منها؛ لأن العين لا يمكن أن تكون إناء يشرب منه، بل هي مورد يشرب منه.

فقالوا: التجوز هنا في الحرف، فالباء بمعنى «من» وكلمة «يشرب» على معناها الأصلي، وهذا هو مذهب الكوفيين.

**أما البصريون فيقولون:** التجوز في الفعل، والباء على معناها الأصلي، وليست في معنى «من»، لكن كلمة «يشرب» مضمنة معنى «يروى» فيصير المعنى: عيناً يروى بها؛ لأنَّه لا رِيْ إلا بعد شرب.

وإذا طبقنا هذا الكلام على قوله (تعالى): **﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ﴾** كان في تفسيرها قولان:

**القول الأول:** أن نقول: استوى بمعنى: علا، ونجعل «إلى» بمعنى «على»؛ لأنَّه الحرف الذي يناسب الاستواء بمعنى الارتفاع، وعلى هذا نقول: **﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ﴾** أي: على عرشه الذي هو فوق السماء، وإن كان هذا المعنى فيه شيء من النظر؛ لأن الآيات الأخرى تدل على أنه (تعالى) استوى على العرش بعد خلق السموات والأرض، ولو أثنا قلنا: استوى على السماء، وأريد بها السماء الحقيقة؛ لكان استواء الله يكون على شيئاً: على العرض، وعلى السماء، وهذا خلاف المعروف عند أهل العلم، وعلى كل حال فهم يرون: **إِلَى** بمعنى **عَلَى**.

**القول الثاني:** أن نقول: إن **إِلَى** للغاية على معناها الحقيقي، كما في قوله (تعالى): **﴿يَشْرَبُ بِهَا﴾** فالباء على المعنى الحقيقي، لكن كلمة يشرب ضمن معنى يروى، وكذلك استوى ضمن معنى القصد التام؛ لأنَّه مأخوذ من الاستواء وهو الكمال والتمام.

وهذا المعنى الذي قاله ابن كثير ومن قبله ومن بعده أقرب إلى الفهم وأبعد عن الاشتباه، ولهذا نقول: **﴿اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ﴾** أي: قصد قصداً تاماً بإرادة قامة إلى السماء فخلقها، وعلى المعنيين (جميعاً) فإننا لم نخرج عن الظاهر؛ لأننا لو قلنا: إن الظاهر هو ما ذهب إليه أهل التعطيل من أن الله كان

في الأسفل، ثم صعد إلى السماء؛ لكن ظاهر كلام الله (عز وجل) معنٰى باطلًا لا يليق بالله، وكل معنٰى باطل فإنه لا يمكن زن يكون هو ظاهر النصوص . وبهذا التقرير نكون قد دفعنا قول هؤلاء المعطلة الذين زعموا أن أهل السنة والجماعة يأولون في النصوص .



**قال المؤلف (رحمه الله)**

**المثال الخامس والسادس:**

قوله (تعالى) في سورة الحديد: «وَهُوَ مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ» [الحديد: ٤] وقوله في سورة المجادلة: «وَلَا أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعْهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا» [المجادلة: ٧].

**الشرح**

قال الله (تعالى): «هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَيَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعْكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ» [الحديد: ٤].

**قال أهل التأويل:**

إن ظاهر هذه الآية أن الله معنا بذاته، وأنتم تقولون: إن الله معنا بعلمه؛ فآخر جتم الآية عن ظاهرها وأولتموها، وهذا حجة لنا عليكم في تأويلاً.

وكذلك قوله (تعالى) في سورة المجادلة: «مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعْهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا» [المجادلة: ٧].

**قال أهل التأويل (أيضاً):**

ظاهره أنه معهم في أمكتتهم، وأنتم يا أهل السنة تقولون: إنه معهم بعلمه، وليس بذاته، فأخر جتم الآية عن ظاهرها، فكيف تخرجون ما شئتم من النصوص عن ظاهره ثم تنكرتون علينا ما أخر جناه من النصوص عن ظاهره؟ فإما أن توافقونا على ما أولناه، وإما أن تسكتوا عنا على الأقل.



### قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب، أن الكلام في هاتين الآيتين حق على حقيقته وظاهره. ولكن ما حقيقته وظاهره؟

### الشرح

نقول لهم: نحن لم نخرج الآيتين عن ظاهرهما، ولا عن حقيقتهما، ونقول: إن الله (سبحانه وتعالى) معنا على ما يقتضيه ظاهر اللفظ، ولكننا نختلف معكم في ظاهر اللفظ، فأنتم تقولون: إن ظاهره أن الله مع خلقه معاية تقتضي أن يكون مختلطًا بهم، وحالاً في أمكتتهم!!  
ونحن نقول لهم: ليس هذا ظاهر الآيتين أبداً.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

هل يقال: إن ظاهره وحقيقته أن الله (تعالى) مع خلقه معاية تقتضي أن يكون مختلطًا بهم، أو حالاً في أمكتتهم؟  
أو يقال: إن ظاهره وحقيقته أن الله (تعالى) مع خلقه معاية تقتضي أن يكون محيطاً بهم: علماً وقدرة، وسمعاً وبصراً، وتدبراً، وسلطاناً، وغير ذلك من معاني ربوبيته مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه؟

### الشرح

أي القولين يقال في الآية؟

الجواب، إنه الثاني (قطعاً)؛ لأن الله (سبحانه وتعالى) في نفس الآية من سورة الحديد قال: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ والعرش في العلو فوق كل المخلوقات، ثم قال: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ﴾.

### فلو قلنا

معنا في مكاننا؛ لكان الآية يناقض آخرها أولها؛ لأن أولها يقول: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾ وأخرها يقول: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ﴾ فلو قلنا: إنه معنا بذاته في الأرض تناقضت الآية، وصار آخرها مناقضاً لأولها!

### ولكننا نقول:

إن الآية تدل على أن الله معنا، وإن كان في السماء مستوياً على العرش، ولا مانع من أن يكون معنا وهو مستو على العرش؛ لأن معية الله (سبحانه وتعالى) ليست كمعية المخلوق للمخلوق، بل هي تليق بجلاله (سبحانه وتعالى) لا تشبه ولا تمايل معية المخلوق للمخلوق، فكما أن علمه ليس كعلم المخلوق، وقدرته ليست كقدرة المخلوق، فكذلك معيته ليست كمعية المخلوق، فجائز أن يكون معنا حقيقة (هو نفسه) وهو في السماء، ولا مانع من ذلك؛ لأن الله محيط بكل شيء، ولا يمكن أبداً أن نظن أن صفات الله كصفات المخلوق!

ألم تعلم أن الله يقول لكل مصل إذا قال: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ قال: «حمدني عبدي»، وإذا قال: ﴿الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ﴾ قال: «أشنى على عبدي»، وإذا قال: ﴿مَالِكُ يَوْمِ الدِّينِ﴾، قال: «مجدني عبدي»، وإذا قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، قال: «هذا بيبي وبين عبدي»... إلى آخر الحديث<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه مسلم (٣٩٥) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

كم من مصلٌّ في العالم (أجمع) يقول هذه الكلمة في نفس الوقت؟ وكلهم يقال لهم: حمدني عبدي، أثني علىَّ عبدي، مجدهني عبدي... الحديث، هل يمكن أن يتصور أن هذا يقع من مخلوق؟! الجواب: أنه لا يمكن أبداً.

إذن؛ فصفات الله (سبحانه وتعالى) لا يمكن أن تقايس بصفات المخلوقين (أبداً) فإذا قلنا: إن الله معنا هو نفسه وهو في السماء، فلا مانع، بل هذا هو الواجب، وذلك لدلالة الكتاب والسنة عليه، وهذه المعية لا تقتضي (أبداً) أن يكون الله معنا مختلطًا بنا، أو حالاً في أمكتتنا، كما ي قوله حلولية الجهمية، فحلولية الجهمية أخطأوا في فهم هذه الآية حيث ظنوا أنه معنا مختلط بنا حتى قالوا: إنه مختلط في الإنسان، وفي الحمار، وفي البهيمة، وفي كل شيء، وحالٌ في أمكتنا! وهذا لا شك أنه كفر.

وعلى كل حال نقول: ليس معنى الآية (كما زعم هنؤلاء)، بل معناها أنه (سبحانه وتعالى) مع خلقه معية حقيقة تقتضي الإحاطة بهم علمًا وقدرة وسمعًا وبصرًا وسلطانًا وغير ذلك.

وعلى هذا فهل نحن آخر جنا الآية عن ظاهرها؟!

الجواب: لا، لم نخرج الآية عن ظاهرها ولم نتأولها.

ولكن: لو قال قائل: إن من السلف من فسرَّ المعية بالعلم، وهذا لا شك إخراج لها عن ظاهرها؛ لأن هناك فرقاً كبيراً بين قوله: «وهو معهم»، وبين قوله: «وهم عالم بهم» فالمعيةأشمل دلالة من العلم فهي تقتضي العلم والسمع والبصر والسلطان والتدبر والتصرف وغير ذلك من معاني الربوبية.

نقول: إذا كان بعض السلف قد فسرَّها بذلك؛ فقد فسرَّها ببعض لوازمهما، والتفسير باللازم أو ببعض اللازم لا يمنع من التفسير بدلالة المطابقة؛ لأن أنواع الدلالات ثلاثة:

١ - دلالة مطابقة.

٢ - دلالة تضمن .

٣ - دلالة التزام .

ثم إنهم يخاطبون قوماً يقولون: إن الله معنا بذاته مختلط بنا وحال في أمكتنا؛ فيريدون أن يبيتوا للناس أن هذا المعنى باطل.

وقد أشار إلى ذلك عبد الله بن المبارك <sup>(١)</sup> (رحمه الله) حيث قال: لا نقول كما تقول الجمיה: إنه ها هنا في الأرض <sup>(٢)</sup>.

فَبَيْنَ أَنِّي مُرَادٌ بِذَلِكَ نَفْيٍ مَا أَدْعُوهُ مِنْ كُونِهِ مَعْنَا فِي نَفْسِ الْمَكَانِ؛ فَإِنْ هَذَا  
بَاطِلٌ، وَلَا يَمْكُنُ أَنْ يَقْرَأَ عَقْلٌ فَضْلًا عَنْ شَرْعٍ.

فصار احتجاج هؤلاء المعطلة علينا بما فسّرَه بعض السلف من العلم باطلًا حتى لو فسرنا المعية بالعلم، ووجه ذلك: أن العلم بعض اللوازم، والتفسير باللازم تفسير صحيح، ولكن: لا تنفي التفسير بدلالة المطابقة.

(١) هو عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلي أبو عبد الرحمن المروزي شيخ الإسلام الحافظ الغازى أحد الأعلام.

يقول عنه الإمام أحمد لم يكن في زمان ابن المبارك أطلب للعلم منه وقال شعبة ما قدم علينا مثل ولد في سنته ثمان عشرة ومائة وأفنت عمره في الأسفار حاجاً ومجاهداً وتاجراً.

ومات سنة إحدى وثمانين ومائة.

انظر سير أعلام النبلاء (٨/٣٧٨) ونذكرة الحفاظ (١/٢٧٤) وتهذيب الكمال (٤/٢٥٨) وتاريخ بغداد (١٥٢/١)

(٢) آخرجه عبد الله بن أحمد في «السنة» (١/١١١، ٣٠٧)، والبخاري في «خلق أفعال العباد» (ص ٣١)، والدارمي في «الردد على الجهمية» ص (٤٧). وإنستاده صحيح.

وقد صرَّح شيخ الإسلام ابن تيمية (كما في العقيدة الواسطية) أنَّ الله (سبحانه وتعالى) معنا حق على حقيقته، ولا يحتاج إلى تحريف، ولكن يُصان عن الظنون الكاذبة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا ريب أن القول الأول لا يقتضيه السياق، ولا يدل عليه بوجه من الوجوه، وذلك لأن المعية هنا أضيفت إلى الله (عز وجل) وهو أعظم وأجل من أن يحيط به شيء من مخلوقاته!

### الشرح

كيف يقال: إن الله (سبحانه وتعالى) معنا في الأرض، والله يقول:  
﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾ [الزمر: ٦٤]؟ فالذى تكون الأرض كلها  
في قبضته يوم القيمة كيف يمكن أن يكون حالاً في مكان منها؟

هذا مستحيل غاية الاستحالـة، بل كل السـمـوات السـبـع والأـرـضـين السـبـع  
في كـفـ الرـحـمـنـ كـحـبـةـ خـرـدـلـةـ في كـفـ أحـدـنـاـ أوـ أـصـغـرـ، وهـذـاـ عـلـىـ سـبـيلـ  
التـقـرـيـبـ لـاـ عـلـىـ سـبـيلـ الـحـقـيـقـةـ وـالـمـواـزـنـةـ، فـشـأنـ اللهـ أـعـظـمـ مـنـ ذـلـكـ كـلـهـ، وـلـاـ يـمـكـنـ  
أـنـ يـحـيـطـ بـهـ أـحـدـ (عـزـ وـجـلـ) لـاـ فـيـ ذـاتـهـ، وـلـاـ فـيـ صـفـاتـهـ، وـمـهـمـاـ قـدـرـتـ مـنـ  
غاـيـةـ فـإـنـ اللهـ أـعـظـمـ وـأـجـلـ.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ولأن المعية في اللغة العربية التي نزل بها القرآن لا تستلزم الاختلاط أو المصاحبة في المكان، وإنما تدل على مطلق مصاحبة، ثم تفسر في كل موضع بحسبه.

### الشرح

ولهذا نقول: إن قولهم : إن الرجل إذا قال: فلان مع فلان اقتضى أن يكون معه في نفس المكان، نقول: هذا الذي قلتم ليس في مكان وقت، وليس في كل استعمال، فقد يقال: فلان مع فلان، وبينهما مسافات بعيدة فيقال: فلانة مع زوجها وهو في المشرق وهي في المغرب، يعني: أنها لم تطلقا.

وعلى هذا القول: إن قولكم: إن اللغة العربية تقتضي أن معية الشخص مع الشخص تقتضي اختلاطاً بالمكان ليس بصواب، بل المعية في اللغة العربية، تدل على مطلق مقارنة أو مصاحبة، وتختلف في كل موضع بحسبه، فتارة تقتضي اختلاطاً، كما لو قلت: خلطت له لبنا مع ماء، وتارة لا تقتضي اختلاطاً.

**ومقصود:** أن أهل التعطيل زعموا أن ظاهر المعية أن الله معنا مختلطٌ بنا وفي أمكتتنا، ثم قالوا: تفسيركم ذلك بالعلم إخراج لها عن ظاهرها فيكون تأويلاً.



## قال المؤلف (رحمه الله)

وتفسير معية الله (تعالى) لخلقها بما يقتضي الخلول والاختلاط باطل من وجوه:

**الأول:** أنه مخالف لإجماع السلف، فما فسرها أحد منهم بذلك؛ بل كانوا مجمعين على إنكاره.

**الثاني:** أنه مناف لعلو الله (تعالى) الثابت بالكتاب، والسنة، والعقل، والفطرة، وإجماع السلف، وما كان منافيًّا لما ثبت بدليل كان باطلًا بما ثبت به ذلك المنافي، وعلى هذا فيكون تفسير معية الله لخلقها بالخلو والاختلاط باطلًا بالكتاب والسنة، والعقل، والفطرة، وإجماع السلف!!

**الثالث:** أنه مستلزم للوازم باطلة لا تليق بالله (سبحانه وتعالى).

## الشرح

نقول: إن هذا المعنى الذي ذكرتم أنه ظاهر اللفظ باطل من عدة وجوه:  
**الوجه الأول:** أنه مخالف لإجماع السلف؛ فإن السلف كلهم لم يفسروا المعية بما يقتضي الاختلاط والمشاركة في المكان (أبدًا)؛ بل كلهم مجمعون على إنكار ذلك، وأنه أمر باطل ومستحيل، وما كان مخالفًا لإجماع السلف فهو باطل؛ لأنه يكون قوله محدثًا، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاله.

**الوجه الثاني:** أنه مناف لعلو الله؛ لأنك، إذا قلت: إن الله معنا في الأرض وفي أمكتتنا، فهذا ينافي علو الله (عز وجل) وعلو الله صابت بالقرآن والسنة والإجماع والعقل والفطرة، وإذا كان العلو الثابت بهذه الأدلة الخمسة ينافي القول بأن الله معنا في الأرض؛ كان القول بأن الله معنا في الأرض باطل بمقتضى الأدلة الخمسة: «الكتاب، والسنة، والإجماع، والعقل، والفطرة».

ولهذا نقول: «وما كان منافيًا لما ثبت بدليل كان باطلًا بما ثبت به ذلك المنافي»، وهذه قاعدة مفيدة.

والعلو ينافي القول بأن الله معنا في الأرض، ووجه المنافاة واضح؛ فالعلو ثابت بالكتاب والسنّة والإجماع والعقل والفتراة؛ إذن: كون الله في الأرض باطل بالكتاب والسنّة والإجماع والعقل والفتراة؛ لأن الشيء المنافق يكون بهذا الدليل الذي ثبت بدليل فإن بطلان ذلك المنافق يكون بهذا الدليل الذي ثبت به المنافق، وعلى هذا فيكون تفسير معية الله خلقه بالحلول والاختلاط باطل بالكتاب والسنّة والعقل والفتراة وإجماع السلف.

**الوجه الثالث:** أنه (أي: تفسير المعية بالاختلاط والحلول) مستلزم للوازم باطلة لا تليق بالله (عز وجل).

مثال ذلك، إذا كان الإنسان في مكان قدر (الحمام) وقلنا: إن معنى كونه معنا أنه في كل مكان، يلزم أن يكون الله (سبحانه وتعالى) في هذه الأماكن القدرة (والعياذ بالله) وهذا لازم من أبطل الوازم، ومعلوم أن بطلان اللازم يدل على بطلان الملزم ضرورة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا يمكن لمن عرف الله (تعالى) وقدرَه حقَّ قدرِه، وعرف مدلول المعية في اللغة العربية التي نزل بها القرآن أن يقول: إن حقيقة معية الله خلقه تقتضي أن يكون مختلطًا بهم أو حالًا في أمكتهم، فضلاً عن أن تستلزم ذلك، ولا يقول ذلك إلا جاهل باللغة، جاهل بعظمة الرب (جل وعلا).



## الشرح

اللغة العربية لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) معنا في الأرض فضلاً عن أن تستلزم ذلك، وهم يقولون: إنها تستلزم ذلك، ومن أجل هذا رمونا بأننا نأول نصوص المعية.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فإذا تبين بطلان هذا القول تعين أن يكون الحق هو القول الثاني، وهو أن الله (تعالى) مع خلقه معية تقتضي أن يكون محيطاً بهم، علماً وقدرة، وسمعاً وبصراً، وتدبيراً وسلطاناً، وغير ذلك مما تقتضيه ربوبيته مع علوه على عرشه فوق جميع خلقه.

## الشرح

تأمل في قول المؤلف: «مع خلقه معية تقتضي أن يكون» فهناك فرق بين المقتضي والمفترض، فالعلم والسمع والبصر والقدرة والسلطان والتدبير ليست هي المعية، ولكنها من مقتضيات المعية، والمفترض غير المقتضي، فإذا كان الله معنا اقتضى أن يكون عالماً بنا سمعياً لأقوالنا بصيراً بأفعالنا قديراً علينا له السلطة الكاملة والتدبير والتصرف.

أما المعية حقاً فقد سبق أن قلنا أنها معية تليق به (سبحانه وتعالى) وهي لا تستلزم بل ولا تقتضي أن يكون معنا في الأرض.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وهذا هو ظاهر الآيتين بلا ريب، لأنهما حق، ولا يكون ظاهر الحق إلا حقاً، ولا يمكن أن يكون الباطل ظاهر القرآن أبداً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الفتوى الحموية» (ص ١٠٣ ج ٥) من مجموع الفتوى لابن قاسم: «ثم هذه المعية تختلف أحکامها بحسب الموارد، فلما قال: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا﴾ إلى قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُتُّم﴾.

دل ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية ومقتضاها أنه مطلع عليكم، شهيد عليكم، ومهيمن عالم بكم، وهذا معنى قول السلف: إنه معهم بعلمه. وهذا ظاهر الخطاب وحقيقة. وكذلك في قوله: ﴿مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ﴾. إلى قوله: ﴿هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا﴾. الآية.

ولما قال النبي ﷺ لصاحبه في الغار: ﴿لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ [التوبه: ٤] كان هذا أيضاً حقاً على ظاهره، ودللت الحال على أن حكم هذه المعية هنا معية الإطلاع والنصر والتأييد.

### الشرح

تأمل في قول شيخ الإسلام: «دل ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية» ولم يقل: هذه المعية، بل قال: حكم هذه المعية. والمعية تختلف أحکامها ومقتضياتها بحسب ما تضاف إليه؛ فالمعية العامة مقتضاها الإحاطة بالخلق علماً وقدرة سلطاناً، والمعية الخاصة مقتضاها مع الإحاطة: النصر والتأييد.



## قال المؤلف (رحمه الله)

ثم قال: فلفظ المعية قد استعمل في الكتاب والسنّة في مواضع، يقتضي في كل موضع أموراً لا يقتضيها في الموضع الآخر. فإذاً أن تختلف دلالتها بحسب الموضع، أو تدل على قدر مشترك بين جميع مواردها، وإن امتاز كل موضع بخاصية، فعلى التقديرين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب (عز وجل) مختلطة بالخلق حتى يقال قد صررت عن ظاهرها. اهـ

## الشرح

وهذا رد واضح على أهل التعطيل الذين يقولون: إن ظاهرها أن الله مخلط بالخلق، وأن صرفها عن هذا الظاهر تأويل.

وقول الشيخ: «إما أن تختلف دلالتها بحسب الموضع أو تدل على قدر مشترك بين جميع مواردها وإن امتاز كل موضع بخاصية فعلى التقديرين ...».

**نقول: ما الفرق بين التقديرين؟**

الجواب: الفرق بينهما أنه على التقدير الأول تكون دلالتها في كل موضع دلالة مستقلة لا يشاركها فيها الموضع الآخر، وأما على التقدير الثاني فتكون مشتركة في الموضع في أصل المعنى، ويمتاز كل شيء بما يختص به.

**مثال:** إذا قلنا: إن الله (تعالى) مع المتقيين، وقلنا: هذا الرجل مع صاحبه، فهل نقول: إن المعية هنا واحدة في الأصل، ولكن تمتاز معية الله بمزايا لا توجد في معية المخلوق، وتمتاز معية المخلوق بمزايا لا توجد في معية الله، أم نقول: إن معية الله لها معنى مستقل لا تشاركها فيه معية المخلوق إطلاقاً؟

**يقول شيخ الإسلام:** «على التقديرين ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب (عز وجل) مختلطة بالخلق».

قلت: لأن مثل هذه الكلمات التي تختلف بحسب الإضافات يرى بعض أهل العلم أنها مشتركة من باب الاشتراك اللغظي، ويرى آخرون أنها غير مشتركة بل هي متواطئة، لكن تميز دلالتها بحسب ما تضاف إليه، وهذا القول الثاني هو الصحيح.

ولنضرب مثلاً للمشتراك اللغظي حتى يظهر الفرق بينه وبين المعنى الثاني: كلمة «عين» من المشترك اللغظي، فهي تقال: لعين الماء الجارية، وتقال للذهب، وتقال للشمس، وتقال للعين الباصرة، فهذه الأشياء الأربع تسمى عيناً، فها بينها معنى جامع مشترك أم أن كل واحد منها مستقل عن الآخر؟

**والجواب:** كل واحد مستقل عن الآخر، فالشمس لا ترتبط مع العين الجارية بمعنى من المعاني، ولا مع العين الباصرة بمعنى من المعاني، فالاشتراك إذن لغظي لا معنوي، يعني: أنها اشتراك في اللفظ لكنها في المعنى متباعدة تماماً.

**والسؤال الآن:** هل كلمة المعية من باب المشترك اشتراكاً لغظياً، بمعنى أن معية الله لا يمكن أن تشارك معية المخلوق، ولو في أصل المعنى؟

**الجواب:** يرى بعض العلماء هذا، وأن كل ما أضيف إلى الله مما له مسمى في المخلوق فهو من باب الاشتراك اللغظي، ولا يتفق في أصل المعنى (أبداً) مع ما يختص بالمخلوق.

ويرى آخرون أنها من باب اللفظ المتواطئ، أي: المتفق، لكنها متفقة في أصل المعنى، مختلفة في حقيقته وكيفيته بحسب ما تضاف إليه.

فيقولون (مثلاً): المعية بالنسبة للمخلوق والخالق متفقة في أصل المعنى وهو المصاحبة والمقارنة، لكن تختلف بحسب الإضافة، فالمعية المضافة لله ليست كالمعية المضافة للمخلوق.

كما تقول (مثلاً): للمخلوق سمع، والله سمع، فهل نقول: إن سمع الله متميز تماماً عن سمع المخلوق، بحيث لا يشاركه في أصل المعنى؟ أن نقول: هو

مشارك له في أصل المعنى لكنه يختلف.

**الجواب:** أن الثاني هو الأصح، ولهذا صحح شيخ الإسلام ابن تيمية في «الكتوى الحموية» أنها من المتواتر لكنها نوع خاص منه، لا تساوي أفراده.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ويدل على أنه ليس مقتضاها أن تكون ذات الرب (عز وجل) مختلطة بالخلق أن الله (تعالى) ذكرها في آية المجادلة بين ذكر عموم علمه في أول الآية وآخرها فقال: ﴿أَلمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نُجُورٍ ثَلَاثَةٌ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٌ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعْهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يَنْبَغِي لَهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [المجادلة: ٧].

فيكون ظاهر الآية أن مقتضى هذه المعية علمه بعباده، وأنه لا يخفى عليه شيء من أعمالهم لا أنه (سبحانه) مختلط بهم، ولا أنه معهم في الأرض.

أما في آية الحديد فقد ذكرها الله (تعالى) مسبوقة بذكر استواره على عرشه وعموم علمه متلوة ببيان أنه بصير بما يعمل العباد فقال: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ [الحديد: ٤].

فيكون ظاهر الآية أن مقتضى هذه المعية علمه بعباده وبصره بأعمالهم مع علوه عليهم واستواره على عرشه؛ لا أنه (سبحانه) مختلط بهم ولا أنه معهم في الأرض وإنما لكان آخر الآية مناقضاً لأولها الدال على علوه واستواره على عرشه.

فإذا تبين ذلك؛ علمنا أن مقتضى كونه (تعالى) مع عباده أنه يعلم أحوالهم، ويسمع أقوالهم، ويرى أفعالهم، ويدبر شؤونهم، فيحيي ويميت، ويعني ويفقر، ويؤتي الملك من يشاء ويترعّل الملك من يشاء، ويعز من يشاء ويدل من يشاء إلى غير ذلك مما تقتضيه ربوبيته وكمال سلطانه لا يحجبه عن خلقه شيء، ومن كان هذا شأنه فهو مع خلقه حقيقة، ولو كان فوقهم على عرشه حقيقة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «العقيدة الواسطية» (ص ١٤٢ ج ٣) من مجموع الفتاوى لابن قاسم في فصل الكلام على المعية قال:

«وكل هذا الكلام الذي ذكره الله (سبحانه) من أنه فوق العرش وأنه معنا حق على حقيقته لا يحتاج إلى تحريف ولكن يCHAN عن الظنون الكاذبة». اهـ

وقال في «الفتوى الحموية» (ص ١٠٢، ١٠٣ ج ٥) من المجموع المذكور: «وجماع الأمر في ذلك أن الكتاب والسنّة يحصل منها كمال الهدى والنور لمن تدبر كتاب الله وسنة نبيه، وقصد اتباع الحق، وأعرض عن تحريف الكلم عن مواضعه والإلحاد في أسماء الله وآياته».

ولا يحسب الحاسب أن شيئاً من ذلك يناقض بعضه بعضاً منه مثل أن يقول القائل: ما في الكتاب والسنّة من أن الله فوق العرش يخالفه الظاهر من قوله: «وَهُوَ مَعَكُمْ». قوله (عليه السلام): «إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الله قبل وجهه»<sup>(١)</sup> ونحو ذلك فإن هذا غلط.

وذلك أن الله معنا حقيقة، وهو فوق العرش حقيقة، كما جمع الله بينهما في قوله (سبحانه وتعالى): **هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا**

(١) أخرجه البخاري (٤٠٦) ومسلم (٥٤٧) من حديث ابن عمر (رضي الله عنهما) أن رسول الله (صلوات الله عليه وسلم) رأى بصائراً في جدار القبلة فحكه ثم أقبل على الناس فقال: «إذا كان أحدكم يصلّي فلا يصدق قبل وجهه فإن الله قبل وجهه إذا صلّى».

يُعرج فيها وهو معكم أين ما كنتم والله بما تعملون بصير» [الحديد: ٤].

فأخبر أنه فوق العرش، يعلم كل شيء، وهو معنا أينما كنا كما قال النبي ﷺ في حديث الأحوال: «والله فوق العرش وهو يعلم ما أنتم عليه»<sup>(١)</sup>. اهـ

## الشرح

وقد أطلنا في ذلك؛ لأن هذه المسألة يدننن عليها أهل التعطيل، فيقولون: إنكم أخرجتموها عن ظاهرها؛ لأنكم فسرتموها بالعلم ونحو ذلك.



(١) ضعيف جلا.

أخرجه أبو داود (٤٦٩٠، ٤٦٩١، ٤٦٩٢) والترمذى (٣٣٢٠) وابن ماجه (١٩٣) وأحمد (٢٠٧/١) وابن خزيمة في التوحيد ص (١٠١ - ١٠٢ ، ١٠٢) والأجري في «الشريعة» (٦٦٣، ٦٦٤، ٦٦٥) وابن أبي عاصم في السنة (٥٧٧) والبيهقي في «الاسماء والصفات» (٨٨٢، ٨٤٧) واللالكاني في شرح أصول الاعتقاد (٦٥٠، ٦٥١)

من طريق سماك بن حرب عن عبد الله بن عميرة عن الأحتف بن قبس عن العباس بن عبد المطلب

قال: كنت في البطحاء في عصابة فيهم رسول الله ﷺ فمررت بهم سحابة، فنظر إليها، فقال: «ما تسمون هذه؟ قالوا: السحاب، قال: «والمزن»، قالوا: والمزن، قال: «والعنان» قالوا: والعenan، قال أبو داود: لم أتفن العنان جيداً، قال: «هل تدرؤن ما بعد ما بين السماء والأرض؟» قالوا: لا ندري، قال: «إن بعد ما بينهما إما واحدة أو اثنان أو ثلث وسبعون سنة، ثم السماء فوقها كذلك» حتى عد سبع سموات: «ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أو عال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء إلى سماء، ثم الله تبارك وتعالى فوق ذلك. قلت: وهذا إسناد لا يصح بحال للأتي:

١ - عبد الله بن عميرة لم يوثقه معتبر لنا قال الحافظ في «النقرىب»: مقبول، وقال النهى في الميزان: فيه جهالة =

قال المؤلف (رحمه الله)

واعلم أن تفسير المعية بظاهرها على الحقيقة الثالثة بالله (تعالى) لا ينافي ما ثبت من علو الله (تعالى) بذاته على عرشه وذلك من وجوه ثلاثة:  
**الأول:** أن الله (تعالى) جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المنزه عن التناقض، وما جمع الله بينهما في كتابه فلا تناقض بينهما.

الشبح

سبق أن ذكرنا أن معية الله خلقه حقيقة وليس فيها مجاز؛ بل هي حقيقة تليق بالله كسائر صفاته، فهي وإن اشتهرت مع معية المخلوق في أصل المعنى وهو المصاحبة والمقارنة لكنها لا تماثل معية المخلوق، كما أن علم الله مشترك مع

= ٢ - في سمع عبد الله بن عميرة من الأحنف بن قيس نظر  
قال البخاري في «التاريخ الكبير» (١٥٩/٥) ولا نعلم له سمعاً من الأحنف

٣ - سعك بن حب كان قد تغى بأخره وكان دعا تلقن.

قال النسائي : كان رجلاً لقى فإذا انفرد بأصل لم يكن حجة لأنَّه كان يلقن فيتلقن .  
وآخرجه أَحْمَد (٢٠٦ - ٢٠٧) والحاكم (٢٨٧ - ٢٨٨) وابن الجوزي في «العلل المتناهية»  
رقم (٥) من طريق يحيى بن العلاء عن عمه شعيب بن خالد عن سماك بن حرب عن عبد الله بن  
عميرة عن العباس به (كذا بإسناد الأخفف بن قيس) .

وخالف في متنه فقال: (بينهما مسيرة خمسة سنّة)

قال ابن الجوزي:

هذا الحديث لا يصح: قال بعض الحفاظ انفرد به يحيى بن العلاء قال أحمدر هو كذاب يضع الحديث وقال يحيى: ليس بثقة وقال الفلاس متزوك الحديث وقال ابن عدي: أحاديثه موضوعات، وقال ابن حبان: لا يجوز الاحتجاج به.

المخلوق في أصل المعنى، ولكنه يختلف.

وقد سبق أن قلنا: هل مثل هذه الألفاظ من باب المشترك اللفظي أم من باب التواطئ؟ وذكرنا أن الصحيح أنها من باب التواطئ، ولكن تختلف بحسب الإضافات، وذلك أن الاشتراك اللفظي لا ينطبق عليها؛ لأن الاشتراك اللفظي لا يتفق فيه المشتركان في أي معنى من المعاني أو في وجه من الوجه. ولكن: هل إثباتنا لمعية الله على حقيقتها ينافي ما ثبت من علوه؟

**الجواب:** لا، وذلك من وجوه ثلاثة:

**الوجه الأول:** أن الله جمع بينهما في كتابه المبين المتنزه عن التناقض، وقد سبق في آية سورة الحديد أن الله ذكر استواءه على العرش، وذكر معيته خلقه، وجمع بينهما، فلا يمكن أن يكون بينهما تناقض (أبداً)؛ لأن الجمع بين المتناقضات محال، ولأن القرآن لا يمكن أن يدل على محال.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وكل شيء في القرآن تظن فيه التناقض فيما يبدو لك فتدبره حتى يتبيّن لك، لقوله (تعالى): ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾ [النساء: ٨٢].

فإن لم يتبيّن لك فعليك بطريق الراسخين في العلم الذي يقولون: ﴿آمَنَّا بِهِ كُلُّ مَنْ عِنْدِ رَبِّنَا﴾ [آل عمران: ٧].

وكيل الأمر إلى منزله الذي يعلمه، واعلم أن القصور في علمك أو في فهمك، وأن القرآن لا تناقض فيه.

والى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام في قوله فيما سبق: «كما جمع الله

بینهما».

وكذلك ابن القيم كما في «مختصر الصواعق» لابن الموصلی (ص ٤١٠) ط الإمام في سياق كلامه على المثال التاسع مما قيل إنه مجاز قال: «وقد أخبر الله أنه مع خلقه مع كونه متساوياً على عرشه، وقرن بين الأمرين كما قال (تعالى): - وذكر آية سورة الحديد ثم قال: فأخبر أنه خلق السموات والأرض، وأنه استوى على عرشه وأنه مع خلقه ينصر أعمالهم من فوق عرشه كما في حديث الأوصال: «والله فوق العرش يرى ما أنتم عليه»<sup>(١)</sup> فعلوه لا ينافض معيته، ومعيته لا تبطل علوه بل كلاهما حق». اهـ.

**الوجه الثاني:** أن حقيقة معنى المعية لا ينافض العلو، فالاجتماع بینهما ممكن في حق المخلوق فإنه يقال: مازلنا نسير والقمر معنا. ولا يعد ذلك تناقضاً ولا يفهم منه أحد أن القمر نزل في الأرض، فإذا كان هذا ممكناً في حق المخلوق، ففي حق الخالق المحيط بكل شيء مع علوه سبحانه من باب أولى، وذلك لأن حقيقة المعية لا تستلزم الاجتماع في المكان.

والى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيميه في «الفتوئ الحموية» ص ١٠٣ المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم حيث قال: «وذلك أن كلمة (مع) في اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماسة أو محاذاة عن يمين أو شمال، فإذا قيدت بمعنى من المعاني دلت على المقارنة في ذلك المعنى، فإنه يقال: مازلنا نسير والقمر معنا أو والنجم معنا، ويقال: هذا المتابع معي لمجتمعه لك، وإن كان فوق رأسك، فالله مع خلقه حقيقة وهو فوق عرشه حقيقة». اهـ

وصدق رحمة الله (تعالى) فإن من كان عالماً بك مطلعاً عليك، مهيمناً عليك، يسمع ما تقول، ويرى ما تفعل، ويدبر جميع أمورك، فهو معك حقيقة،

(١) ضعيف جداً سبق تخرجه.

وإن كان فوق عرشه حقيقة؛ لأن المعية لا تستلزم الاجتماع في المكان.

**الوجه الثالث:** أنه لو فرض امتناع اجتماع المعية والعلو في حق المخلوق لم يلزم أن يكون ذلك ممتنعاً في حق الخالق الذي جمع لنفسه بينهما؛ لأن الله تعالى لا يماثله شيء من مخلوقاته كما قال (تعالى): ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١].

إلى هذا الوجه أشار شيخ الإسلام ابن تيمية في «العقيدة الواسطية» (ص ١٤٣ ج ٣) من مجموع الفتاوى حيث قال:

«وما ذُكر في الكتاب والسنة من قربه ومعيته لا ينافي ما ذكر من علوه وفوقيته، فإنه (سبحانه) ليس كمثله شيء في جميع نعمته وهو عليّ في دنوه قريب في علوه». اهـ

قتمة:

**انقسم الناس في معية الله (تعالى) لخلقه ثلاثة أقسام:**

**القسم الأول:** يقولون: إن معية الله (تعالى) لخلقه مقتضها العلم والإحاطة في المعية العامة، ومع النصر والتأييد في المعية الخاصة، مع ثبوت علوه بذاته واستواه على عرشه.

وهؤلاء هم السلف ومذهبهم هو الحق كما سبق تقريره.

**القسم الثاني:** يقولون: إن معية الله لخلقه مقتضها أن يكون معهم في الأرض مع نفي علوه واستواه على عرشه.

وهؤلاء هم الخلولية من قدماء الجهمية وغيرهم، ومذهبهم باطل منكر، أجمع السلف على بطلانه وإنكاره كما سبق.

**القسم الثالث:** يقولون: إن معية الله لخلقه مقتضها أن يكون معهم في الأرض مع ثبوت علوه فوق عرشه.

ذكر هذا<sup>(١)</sup> شيخ الإسلام ابن تيمية (ص ٢٢٩ ج ٥) من مجموع الفتاوى.

## الشرح

كل شيء في القرآن تظن فيه التناقض فيما يبدو لك فتذربه، وهذه قاعدة مهمة جداً، ونربطها (أيضاً) بقاعدة أخرى لا تعلق لها بهذا البحث، لكنها مهمة (أيضاً)، وهي: كل شيء في القرآن تظن فيه التناقض؛ فاعلم أن هذا الظن خطأ بلا شك؛ لأن التناقض مستحيل، فلا تجتمع المتناقضات في القرآن أبداً.

**القاعدة الثانية:** كل شيء من الواقع تظن أن القرآن يخالفه فهو ظن خطأ.

**مثال ذلك:** قوله (تعالى): ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبْلِ كَيْفَ خُلِقَتْ \* وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ \* وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ \* وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ﴾ [الغاشية: ١٧ - ٢٠].

فإذا قال قائل: كيف سطحت؟ ونحن نشاهد الأرض الآن كروية؟ فهل القرآن يนาقض الواقع؟

**الجواب:** نقول: مستحيل أن يนาقض القرآن الواقع (أبداً)، ولا يمكن أن يكون المراد بالأية أن الأرض ممدودة، ولكنها سطحة، أي: جعلت كالسطح، باعتبار مصالح الخلق، وكل الناس في أماكنهم يعتقدون أن الأرض مسطحة؛ لأنها كبيرة الحجم، وكرويتها لا تظهر إلا مع القدر الكبير، فهي كروية واقرا قوله (تعالى): ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ \* وَأَذْنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ \* وَإِذَا الْأَرْضُ مُدَّتْ﴾ [الانشقاق: ١ - ٣]. يعني: أنها - الآن - غير ممدودة، فهي مطوية مكورة، وحينئذٍ يتبيّن لنا أن القرآن لا يخالف الواقع أبداً.

**مثال آخر:** قال (تعالى): ﴿تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا

(١) أي: هذا القسم الثالث، وعزاه (أي: الشيخ - رحمه الله -) إلى طوائف ذكرهم الأشعري في «المقالات الإسلامية»، وهو موجود في كلام طائفة من السالية والصوفية.

**سِرَاجاً وَقَمِراً مُنِيراً** [الفرقان: ٦١]، وقال (تعالى): **«وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُوراً»** [نوح: ١٦]. أي: في السموات السبع، ونحن نعلم - الآن - أن أهل الأرض وصلوا إلى القمر دون أن ينالهم شيء، مع أن الذي يقترب من السماء تضييه الشهب التي تحرقه كما قال (تعالى): **«وَأَنَا كُنَّا نَقْعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعُ إِلَآنِ يَجِدُ لَهُ شَهَابًا رَصَادًا»** [الجن: ٩]. والنبي ﷺ، وهو أشرف الخلق) ومعه أشرف الملائكة؛ ما استطاعوا أن يدخلوا السماء إلا بعد استئذان، فهل كون القمر في السماء يخالف الواقع؟ وهل يمكن أن نكذب بالواقع؟ أم ماذا نصنع؟

**الجواب:** نقول: الواقع لا يمكن تكذيبه، ولو أن أحداً كذب الواقع؛ لأن ظاهر القرآن يخالفه؛ لكان أكبر مسيء إلى القرآن؛ لأن الكفار سيقولون: إن هذا القرآن يخالف الواقع، وإذا كان الواقع لا يكذب، فيكون القرآن هو الكاذب، وحيثند يكون الذي يقول ذلك مسيئاً إلى القرآن وإلى الإسلام أعظم إساءة وهو لا يدرى.

ونحن نقول، إن الله جعل القمر في السماء، أي: في العلو، ولا يلزم أن يكون العلو هو السماء ذات الأجرام، وبعض العلماء يرى أن القمر له وجهان: وجه للسماء، فيه نور، ووجه للأرض فيه نور، فيكون نوراً في السماء، ونوراً في الأرض، ويكون قوله: **«فِيهِنَّ»**، أي: في جهتين.

وعلى كل حال، فهاتان قاعدتان مهمتان وهما:

أولاً، أن القرآن لا يمكن أن يقع فيه التناقض، فإن ظنت أن فيه تناقضًا فالظن خطأ.

ثانياً، أن القرآن لا يمكن أن يخالف الواقع، فإن ظنت أن أنه يخالف الواقع فالظن خطأ.

ونعود إلى الكلام عن معية الله (تعالى) فنقول: هي معية ذاتية، ولكنها ليست في الأرض، فالله نفسه معنا لكنه في السماء.

وكذلك نقول في نزوله (جل وعلا) إلى السماء الدنيا: إنه يتزل بذاته، ولكن هذا التزول ليس كنزول المخلوق، بمعنى: أنه إذا نزل يخلو منه العرش، أو يكون شيء من السموات فوقه، وعلينا أن نؤمن بهذا، ولا نتعرض لهذه التقديرات، فهذه التقديرات ما حدثت إلا متأخرًا، وال المسلمين في عهد الصحابة أخذوا القرآن بظاهره، وتركوا هذه التقديرات، وما قالوا: يخلو منه العرش، أو لا يخلو، وما قالوا: إنه معنا فيلزم أن يكون في الأرض؛ لأن معلوم عندهم أن الله متزه عن ذلك. فالواجب علينا: أن نأخذ القرآن بظاهره.

وقد أنكر الإمام أحمد على ابنه عبد الله مسألة دون هذه، لما قال له عبد الله: يا أبت! إن الرسول (ﷺ) يقول: «في رمضان تصمد الشياطين» ونحن نرى الإنسان يصرعه الشيطان، فكيف هذا؟ فقال له: أعرض عن هذا، هكذا جاء الحديث، فنهاه أن يعارض الحديث بالواقع، وما تأول الحديث لكي يوافق الواقع، وإنما قال له: أعرض عن هذا، هكذا جاء الحديث.

وهذا هو الواجب علينا فيما جاءت به النصوص من أمور لا ندركها، أن نسلم ونقول: سمعنا وأمنا وصدقنا.

**مثال:** قال بعض الناس في هذه الأيام: إذا كان الله يتزل إلى السماء الدنيا في ثلث الليل الأخير؛ فيلزم أن يكون ( دائمًا ) في السماء الدنيا؛ لأن ثلث الليل الأخير لا يزال في السماء الدنيا؟!

فنقول: أعرض عن هذا، ولا تقدر هذا شيء، فمادمت أنت في الثلث الأخير فالنزول الإلهي حاصل، وإذا طلع الفجر انتهى التزول.

وكل شيء أضافه الله لنفسه؛ فاعلم أنه مضاف إلى نفسه حقيقة، ولا يحتاج أن نقول: بذاته، كما قال ابن القيم في «مختصر الصواعق»: كل ما أضافه الله لنفسه، فهو يعني به نفسه، ولا تحتاج أن نقول: بذاته، إلا إذا ألحثنا إلى ذلك.

**مثال:** عندما يقول بعض الناس: ينزل الله إلى السماء الدنيا، يعني: ينزل أمره، نقول: لا، وإنما ينزل بذاته، وإنما كان الواجب ألا نقول: ينزل بذاته (أيضاً).

ولهذا أنكر بعض العلماء (الذين يتحفظون تحفظاً كاملاً) على بعض العلماء الآخرين من أهل السنة أن قالوا: إنه ينزل بذاته، وقالوا: لا تقولوا بذاته، فما قاله الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ).<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ</sup>

وكذلك في الاستواء، صرَّح بعض العلماء بالقول بأنه (سبحانه) استوى بذاته على العرش، وقال آخرون (من المتحفظين): لا نقول بذاته، فالله ما قال: بذاته.

ولذلك يرى ابن القيم أن هذا خطأ، وأن كل شيء أضافه الله إلى نفسه؛ فإنما هو إلى نفسه، ولا حاجة أن تذكر الذات؛ لأن هذا معلوم، ولهذا لم نقل: خلق السموات بذاته، وخلق الأرض بذاته، وأنزل المطر بذاته، فلا حاجة إلى ذلك، والمعروف أن الشيء إذا أضيف إلى الشيء؛ فهو إلى نفس الشيء.

وقول المؤلف: «لا تناقض فيه»: التناقض أبلغ من الاختلاف؛ لأن الاختلاف قد يمكن فيه الجمع، فقد يختلف من وجه دون آخر، قوله (تعالى): ﴿لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾ [النساء: ٨٢] يشمل كل هذا.

أما الاختلاف الظاهري الذي يمكن فيه الجمع؛ فهذا لا يسمى اختلافاً في الحقيقة، ويوجد في القرآن أشياء ظاهرها الاختلاف، مثال قوله (تعالى): ﴿يَوْمَئِذٍ يَوْدُ الدِّينَ كَفَرُوا وَعَصَوْا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوِّى بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا﴾ [النساء: ٤٢]، وفي الآية الأخرى يقولون: ﴿وَاللَّهُ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام: ٢٢].

فهاتان الآيتان ظاهرهما الاختلاف، لكنه يمكن الجمع بينهما؛ فيزول هذا الاختلاف.

أما التناقض فإنه لا يمكن فيه الجمع، فإذا أمكن فيه الجمع فليس بتناقض حتى وإن كان ظاهره الاختلاف، ولهذا يُعبر بعض العلماء بقوله: «ظاهره التعارض».

وقد فهم بعض الناس من المعية أن الله في كل مكان بذاته، وأنه مع الخلق في نفس أمكتتهم، ولم يقولوا: إنه عالٍ فوق السموات، بل قالوا: إنه مع الخلق وليس عالياً بذاته، فأنكروا العلو، وأثبتوا معية الاختلاط! وهؤلاء آمنوا ببعض الكتاب، وكفروا ببعض: آمنوا بالمعية على وجه ليس مراداً، وكفروا بعلو الله على خلقه.

وفهم آخرون من معية الله أن الله معهم في الأرض، مع ثبوت علوه فوق العرش، ومذهب هؤلاء يختلف عن مذهب الذين من قبلهم، ويختلف كذلك عن مذهب السلف؛ فهم يقولون: إن الله بذاته في الأرض، وبذاته فوق السماء. **وقولهم:** «إن الله بذاته فوق السماء» يوافقون فيه أهل السنة والجماعة، ويخالفون فيه حلولية الجهمية.

**وقولهم:** «إن الله بذاته في الأرض» يوافقون فيه الجهمية، ويخالفون السلف؛ لأن السلف لا يقولون: إن الله بذاته في الأرض، فليس هذا المذهب هو مذهب السلف، وليس هو مذهب الجهمية.

**والفرق بينهم:** أن الجهمية يقولون: الله بذاته في الأرض، ولا يقولون: إنه في السماء؛ لأنهم ينكرون العلو.

**أما هؤلاء فيقولون:** إن الله بذاته في الأرض كما تقول الجهمية، وهو (أيضاً) بذاته في السماء، فيوافقون أهل السنة في هذا، ويخالفون فيه الجهمية. فهؤلاء أخذوا من أهل السنة، وأخذوا من الجهمية، وزعموا أنهم هم الذين معهم ظاهر الكتاب والسنة.



## قال المؤلف (رحمه الله)

وقد زعم هؤلاء أنهم أخذوا بظاهر النصوص في المعية والعلو. وكذبوا في ذلك فضلوا، فإن نصوص المعية لا تقتضي ما أدعوه من الحلول؛ لأنـه باطل ولا يمكن أن يكون ظاهر كلام الله ورسوله باطلـاً.

## الشرح

كون الله (معنا) في الأرض (معنا) في الأرض: هذا باطل، ليس فيه شك، ولا يمكن أن يكون الله كذلك؛ لأنـه (كما سبق أن قلنا) مخالف لظاهر القرآن والسنة وأجماع السلف، ويقتضي أحد أمرين: إما التجزئة، وإما التعدد.  
أولاً: التجزئة، بأن يُقال: الله جزء هنا، وجزء هناك.

ثانياً: التعدد، بأن يُقال: كل الله في هذا المكان، وكل الله في المكان الثاني، وكل الله في المكان الثالث، ومعنى هذا أنه يلزم منه التعدد.  
فاما أن يقول بتجزؤ الله (سبحانه وتعالى) وإما أن يقول بتعدد الله (سبحانه وتعالى) وكل هذا باطل.

فدعواهم أنهم أخذوا بظاهر الكتاب دعوى باطلة؛ لأنـهم قالوا: الله في السماء، وفي الأرض، وهذا ليس بصواب؛ لأنه لا يلزم من المعية أن يكون الله (سبحانه) في الأرض، إذ إنـ الشيء يكون عالياً، ويقال عنه (في اللغة العربية): إنه معنا.

مثال: العرب يقولون: القمر معنا، أو: النجم معنا، أو: الجدي معنا، أو: السيل معنا، أو: الـثـرـيـاـ معنا، وهي في السماء، ولا يـعـدـ ذلك تناقضـاـ، ولا ينكر أحدـ هذا التعبـيرـ.

فنقول: إنـ الله معنا، وإنـ كان في السماء، ولا نقول: إنه يلزم أن يكون معنا في الأرض.

والمعية (أيضاً) تأتي لمعانٍ متعددة بحسب الإضافات؛ فيقال (مثلاً): فلان معه زوجته، يعني: في عصمته، حتى لو كان هو في الشرق، وهي في الغرب. ويقال: القائد مع الجندي في الميدان، إذا كان محيطاً بهم ويعلم تحركاتهم، وإن كان هو في غرفة القيادة بعيداً عن الميدان. فالمعية أوسع مما ظن هؤلاء من أنه لابد أن يكون مختلطًا في المكان، وهذا معنى باطل لا ينبغي لأحد أن يعتقده في الله (أبداً).



### قال المؤلف (رحمه الله)

تنبيه، اعلم أن تفسير السلف لمعية الله (تعالى) خلقه بأنه معهم بعلمه لا يقتضي الاقتصار على العلم بل المعية تقتضي أيضاً إحاطته بهم سمعاً وبصراً وقدرة وتدبرها ونحو ذلك من معاني ربوبيته.

تنبيه آخر: أشرت فيما سبق إلى أن علو الله (تعالى) ثابت بالكتاب، والسنة، والعقل، والفطرة، والإجماع.

**أما الكتاب فقد تنوعت دلائله على ذلك:**

\* فتارة بلفظ العلو، والفوقيـة، والاستواء على العرش، وكونه في السماء: كقوله (تعالى): «وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ» [البقرة: ٢٥٥]، «وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عَبَادِهِ» [الأنعام: ١٨]، «الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى» [طه: ٥]، «أَمْنَتُمْ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ» [المulk: ١٦].

\* وتارة بلفظ صعود الأشياء وعروجها ورفعها إليه.

ك قوله: «إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلْمُ الطَّيْبُ» [فاطر: ١٠]، «تَرْجُ� الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ» [المعارج: ٤]، «إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى إِنِّي مُتَوَقِّيْكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ» [آل عمران: ٥٥].

وتارة بلفظ نزول الأشياء منه ونحو ذلك.

كقوله (تعالى): ﴿قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُّسِ مِنْ رَبِّكَ﴾ [النحل: ١٠٢]،  
 ﴿يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ﴾ [السجدة: ٥].

## الشرح

قوله: ﴿أَمْنِتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ﴾ الوهم الذي قد يرد على القلب في هذه الآية: أن يتوهם الإنسان أن كونه في السماء؛ يستلزم أن السماء تُقله، أو أنها محيطة به، وهذا ليس بصواب، بل هو وهم باطل.

وقد أجاب العلماء على هذا الوهم فقالوا: إما أن نجعل «في» بمعنى «على» كما جاءت في مواضع مثل قوله: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ﴾ [الروم: ٤٢]، أي: على الأرض، وقوله (تعالى): ﴿وَلَا أَصْلِبُنَّكُمْ فِي جَذْوَعِ النَّخْلِ﴾ [طه: ٧١]، أي: على جذوع النخل، وعليه؛ فيكون قوله: ﴿أَمْنِتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ﴾، أي: من على السماء.

الوجه الآخر، أن نجعل السماء بمعنى العلو، وتكون «في» للظرفية، فنقول: في السماء، أي: في العلو بدليل قوله (تعالى): ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً﴾ [البقرة: ٢٢]، والسماء هنا بمعنى العلو، وبدليل قوله (تعالى): ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَآخْتِلَافِ اللَّيلِ وَالنَّهَارِ وَالْفَلَكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ [البقرة: ١٦٤]. والماء ينزل من السحاب، ومع هذا قال: ﴿بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ﴾؟ فدل ذلك على أن السماء تأتي بمعنى: العلو.

فيكون معنى قوله: ﴿فِي السَّمَاءِ﴾، أي: في العلو، فالله (تعالى) في العلو الأعلى، ولا يحيط به شيء من مخلوقاته؛ لأن ما فوق المخلوقات عدم، والعدم ليس بشيء حتى يكون محيطاً بالله.

فإن قلت: كيف نجمع بين هذا وبين قوله (تعالى): ﴿وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاوَاتِ إِلَهٌ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهٌ﴾ [الزمر: ٨٤]، قوله: ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ﴾ [الأنعام: ٤]، أفل تدل الآيات على أن الله كائن في السموات وفي الأرض جميعاً؟

**الجواب:** عن ذلك أن نقول: قوله (تعالى): ﴿وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاوَاتِ إِلَهٌ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهٌ﴾ أي: أن أوهيته في السماء والأرض، بمعنى: أنه مألوه من أهل السماء ومن أهل الأرض، ونظير ذلك من الكلام أن تقول: فلان أمير في المدينة، وأمير في مكة، مع أنه في مكة، وليس فيهما جميعاً.

إذن قوله (تعالى): ﴿وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاوَاتِ إِلَهٌ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهٌ﴾ يعني: أوهيته ثابتة في السماء وفي الأرض، أما هو ذاته فهو في السماء، وكذلك نقول في قوله (تعالى): ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ﴾ ، أي: وهو المألوه في السموات وفي الأرض.

#### وهناك جواب آخر:

وهو أن نقرأ: ﴿وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ﴾ ، ونقف، ثم نستأنف ﴿وَفِي الْأَرْضِ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ﴾ ، يعني: ويعلم سركم وجهركم في الأرض، فكونه في السماء لا يمنع أن يعلم سركم وجهركم في الأرض.

وعلى كل حال، فهناك آيات محكمات هن ألم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيفٌ فيتبعون ما تشابه منه [آل عمران: ٧]، ﴿فَآمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ﴾ [البقرة: ٢٦]، ويردون المتشابه إلى المحكم.

ويقولون: هذه الآيات المتشابهات أنزلها الله (سبحانه وتعالى) هكذا متشابهة ابتلاءً وامتحاناً، فأما الذي في قلبه زيفٌ فيتبع المتشابه ليشكك الناس في دينهم، وأما المؤمنون فلا يتبعون المتشابه، وإنما يقولون: كلٌّ من عند الله، ولا تناقض فيه، ويحملون المتشابه على المحكم، فيكون الجميع محكماً.

وقد تنوّعت الأدلة بالنسبة للعلو؛ فجاءت بلفظ: «العلو»، و«الفوقية»، و«الاستواء على العرش»، و«كونه في السماء». أربعة أنواع.



قال المؤلف (رحمه الله)

**وأما السنة:**

فقد دلت عليه بأنواعها القولية، والفعلية، والإقرارية، في أحاديث كثيرة، تبلغ حد التواتر، وعلى وجوه متنوعة.

كقوله (عليه السلام) في سجوده: «سبحان ربِّي الْأَعْلَى»<sup>(١)</sup>.

وقوله: «إِنَّ اللَّهَ لَمَا قَضَىٰ لِخَلْقٍ كَتَبَ عَنْهُ فَوْقَ عَرْشِهِ: إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ  
غَضَبِي»<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «ألا تؤمنونى وأنا أمين من فى السماء»<sup>(٣)</sup>.

وَبُثِّتَ عَنْهُ أَنَّهُ رَفَعَ يَدِيهِ وَهُوَ عَلَى الْمَنْبَرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ أَغْثِنَا»<sup>(٤)</sup>.

وأنه رفع يده إلى السماء وهو يخطب الناس يوم عرفة حين قالوا: نشهد  
د بلغت وأديت ونصحت. فقال: «اللهم اشهد»<sup>(٥)</sup>.

وأنه قال للجارية: «أين الله؟» قالت: في السماء. فأقرّها وقال لسيدها: «أعتقها فإنها مؤمنة»<sup>(٦)</sup>.

الشبح

وقد دلت السنة كذلك عليه (أي: العلو)، بالقول، والفعل، والإقرار:

القول: كقوله في السجود: «سبحان ربِي الأعلى».

(١) أخرجه مسلم (٧٧٢) من حديث حذيفة (رضي الله عنه).

(٢) آخر جه البخاري (٧٤٢٢)، ومسلم (٢٧٥١) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

(٣) آخر جه البخاري (٤٣٥١) ومسلم (١٤٤) [١٤٤] من حديث أبي سعيد الخدري (رضي الله عنه).

(٤) آخر جه البخاري (١٤٠) ومسلم (٨٩٧) من حديث أنس بن مالك (رضي الله عنه).

(٥) آخر جه مسلم (١٢١٨) من حديث جابر بن عبد الله (رضي الله عنه).

(٦) آخر جه مسلم (٥٣٧) من: حديث معاوية بن الحكم السلمي (خواضي).

وال فعل، كإشارة الرسول ﷺ في عرفة إلى السماء، وهو يقول: «اللهم! أشهد» ورفع يديه، وهو على المنبر وقال: «اللهم! أغثنا». والاقرار، كسؤال الجارية: «أين الله؟» فقالت: في السماء، فأقرّها. إذن: اجتمعت السنة القولية والفعلية والإقرارية على علو الله (سبحانه وتعالى).



### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما العقل:

فقد دل على وجوب صفة الكمال لله (تعالى) وتزويجه عن النقص. والعلو صفة كمال والسفل نقص، فوجب لله (تعالى) صفة العلو وتزويجه عن ضده.

### الشرح

الدلالة العقلية: أن يُقال: هل العلو صفة كمال؟  
**الجواب:** نعم! فإذا كان العلو صفة كمال؛ فالله (سبحانه وتعالى) موصوس بصفات الكمال، فهو عالٍ في ذاته وفي صفاتاته.  
 أما الجهمية وأتباعهم (من الذين يقولون بالحلول) فيقولون: إنه عالٌ بصفاته، وليس عالياً بذاته، ومع ذلك ينكرون الصفات ولا يثبتون إلا أسماء!!



### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما الفطرة:

فقد دلت على علو الله (تعالى) دلالة ضرورية فطرية فما من داع أو خائف فزع إلى ربه (تعالى) إلا وجد في قلبه ضرورة الاتجاه نحو العلو لا يلتفت عن ذلك يمنة ولا يسراً.

واسأل المصليين، يقول الواحد منهم في سجوده: «سبحان ربى الأعلى» أين تتجه قلوبهم حينذاك؟  
وأما الإجماع:

فقد أجمع الصحابة والتابعون والأئمة على أن الله (تعالى) فوق سمواته مستوٍ على عرشه؛ وكلامهم مشهور في ذلك نصاً وظاهراً.

قال الأوزاعي<sup>(١)</sup>: «كنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله (تعالى) ذكره فوق عرشه، ونؤمن بما جاءت به السنة من الصفات»<sup>(٢)</sup>.

(١) هو عبد الرحمن بن عمرو بن يحيى بن عبد الرحمن الشامي أبو عمرو الأوزاعي. ولد سنة ثمان وثمانين وحدث عن عطاء بن أبي رباح والقاسم بن مخيمرة والزهري ويحيى بن أبي كثير وخلق كثير غيرهم.

وحدث عنه شعبة وابن المبارك ويحيى القطان وغيرهم.

قال عنه الحاكم كان الأوزاعي إمام عصره عموماً وإمام أهل الشام خصوصاً. مات (رحمه الله) بيروت مرابطاً سنة سبع وخمسين ومائة.

انظر سير أعلام النبلاء (٧/١٠٧) وتذكرة الحفاظ (١/١٧٨)، ومشاهير علماء الأمصار ص (٤٤٧/٤) وتهذيب الكمال (٤/٢١١).

(٢) أخرجه البيهقي في «الأسماء والصفات» رقم (٨٦٥) وينظر الذبيهي في السير (٧/١٢١ - ١٢٠) وفي العلو ص (١٣٦) وفي تذكرة الحفاظ (١/١٨١).

عن أبي عبد الله الحاكم: أتباً محمد بن علي الجوهري حدثنا إبراهيم بن الهيثم حدثنا محمد بن كثير المصيحي: سمعت الأوزاعي يقول ... فذكره.

قلت: وشيخ الحاكم هو محمد بن أحمد بن علي الجوهري المعروف بابن محرم وقد نسبه الحاكم إلى جده

قال فيه الدارقطني: لا بأس به.

وقال ابن أبي الفوارس: لم يكن بذلك.

وفي إسناده أيضاً محمد بن كثير المصيحي الراوي عن الأوزاعي كثير الخطأ تكلموا فيه من جهة حفظه إلا أنه هنا يحكى سماعه من الأوزاعي مباشرة.

والعلماء في مثل هذه الآثار يتسلّلون لذا قال الذبيهي عقب إخراجه في «تذكرة الحفاظ» هذا إسناد صحيح وجود إسناده الحافظ ابن حجر انظر «فتح الباري» (١٣/٤١٧).

وقد نقل الإجماع على ذلك غير واحد من أهل العلم، ومحال أن يقع في مثل ذلك خلاف وقد تطابقت عليه هذه الأدلة العظيمة التي لا يخالفها إلا مكابر طمس على قلبه واجتاله الشياطين عن فطرته. نسأل الله (تعالى) السلامة والعافية.

فعلو الله (تعالى) بذاته وصفاته من أبين الأشياء وأظهرها دليلاً وأحق الأشياء وأثبتتها واقعاً.

## الشرح

وهذا أمر معلوم فطري بدون أن يتعلم الإنسان أو يقرأ كتاباً، فبمجرد ما يقول: «يا رب» يتوجه قلبه إلى السماء.

والغريب أن الذين ينكرون العلو إذا دعوا يرفعون أيديهم إلى السماء، وقد تقابلت مع جماعة في أيام الحج، وكانوا ينكرون العلو، وكان هذا في يوم العيد، فقلت لهم: أمس كتم في عرفة تدعون الله، أين توجهون أيديكم؟ قالوا: إلى فوق. قلت: هذا أكبر دليل على علو الله، وأن الذي تدعونه فوق، ولو وجدتم صبياً سفيهاً يضع يديه أو يوجه يديه نحو الأرض (وهو يدعو) لوجهتموه، وقلت لهم: هذا غلط، فكيف تنكرون هذا بالاستكبار وتقرون به بفطركم غصباً عنكم؟!

كان أبو المعالي الجوني<sup>(١)</sup> (رحمه الله) يقول: إن الله (تعالى) كان، ولم

(١) هو الإمام الكبير شيخ الشافعية إمام الحرمين أبو المعالي عبد الملك ابن الإمام أبي محمد عبد الله بن يوسف بن عبد الله بن يوسف بن محمد بن حبيبة الجوني ثم النيسابوري صاحب التصانيف ولد في أول سنة تسع عشرة وأربعينات.

تتلمذ على والده أبي محمد الجوني وأبي نعيم الأصبهاني وأبي القاسم الفوراني وغيرهم وتتلمذ عليه أبو حامد الغزالى وأبو القاسم الانصارى وعلي بن محمد الطبرى المعروف بالكتاب =

يكن شيء قبله، وهو (الآن) على ما كان عليه قبل العرش.

إذن هل استوى على العرش؟ أم لا؟

**الجواب على كلامه:** ما استوى، وهذا يريد إنكار «الاستواء على العرش».

فقال له أبو الأعلى الهمданى<sup>(١)</sup>: يا أستاذ! دعنا من ذكر العرش، وأخبرنا عن هذه الضرورة، فما قال عارف قط: يا الله، إلا وجد من قبله ضرورة بطلب العلو.

فقال أبو المعالي: (وقد ضرب على رأسه) حَيَّرْنِي الهمدانى، حَيَّرْنِي الهمدانى.

تحير، وما استطاع أن يجيب على هذا؛ لأنه أمر معلوم بالفطرة، فما من إنسان (حتى ولو أنكر بلسانه أن الله في العلو) إلا وفطرته تقول: إن الله في العلو.

فصارت الأدلة الخمسة كلها مجتمعة على إثبات علو الله.



= الهراسي وغيرهم.

رجع في آخر عمره عن علم الكلام فقال: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما اشتغلت بالكلام».

وحكى أبو الفتح الطبرى الفقيه قال: دخلت على أبي المعالي في مرضه فقال: أشهدوا على أنى قد رجعت عن كل مقالة تخالف السنة وأني أموت على ما يموت عليه عجائز نيسابور. وتوفي سنة ثمان وسبعين وأربعين.

وانظر «سير أعلام النبلاء» (٤٦٨/١٨) و«طبقات الشافعية» (٥/١٦٥) و«شذرات الذهب» (٣٥٨/٣) و«المتنjem» (٩/١٨).

(١) قلت: وصاحب هذه الحكاية هو أبو جعفر الهمدانى الحافظ محمد بن أبي علي الحسن بن محمد بن عبد الله ترجم له الذهبي في سير أعلام النبلاء (٢٠/١٠١).

وأخرج هذه الحكاية الذهبي في «العلو» رقم ٥٨٢ وانظر سير أعلام النبلاء (١٨/٤٧٤) ومجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (٤/٦٦)، واجتماع الجوش الإسلامية لابن القيم ص (١٧٤).

## قال المؤلف (رحمه الله)

تنبيه ثالث:

اعلم أيها القارئ الكريم، أنه صدر مني كتابة لبعض الطلبة تتضمن ما قلته في بعض المجالس في معية الله (تعالى) خلقه ذكرت فيها: أن عقيدتنا أن الله (تعالى) معاية حقيقة ذاتية تليق به، وتقتضي إحاطته بكل شيء علمًا وقدرة، وسمعًا وبصرًا، وسلطانًا وتدبيرًا، وأنه سبحانه مترى أن يكون مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكتهم، بل هو العلي بذاته وصفاته، وعلوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها، وأنه مستو على عرشه كما يليق بجلاله وأن ذلك لا ينافي معيته؛ لأن الله (تعالى) ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١].

وأردت بقولي: «ذاتية» توكيد حقيقة معيته (تبارك وتعالى).

وما أردت أنه مع خلقه سبحانه في الأرض، كيف وقد قلت في نفس هذه الكتابة كما ترى: أنه سبحانه مترى أن يكون مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكتهم، وأنه العلي بذاته وصفاته، وأن علوه من صفاته الذاتية التي لا ينفك عنها.

وقلت فيها أيضًا ما نصه بالحرف الواحد:

«ونرى أن من زعم أن الله بذاته في كل مكان فهو كافر أو ضال إن اعتقده، وكاذب إن نسبه إلى غيره من سلف الأمة أو أئمتها». اهـ

ولا يمكن لعاقل عرف الله وقدره حق قدره أن يقول: إن الله مع خلقه في الأرض، وما زلت ولا أزال أنكر هذا القول في كل مجلس من مجالسي جرى فيه ذكره.

وأسأل الله (تعالى) أن يثبتني وإخواني المسلمين بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

هذا وقد كتبت بعد ذلك مقالاً نشر في مجلة (الدعوة) التي تصدر في الرياض نشر يوم الاثنين الرابع من شهر محرم سنة ١٤٠٤هـ أربع وأربعين ألف برقم ٩١١ قررت فيه ما قرره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (تعالى)

من أن معية الله (تعالى) خلقه حق على حقيقتها، وأن ذلك لا يقتضي الحلول والاختلاط بالخلق فضلاً عن أن يستلزم، ورأيت من الواجب استبعاد كلمة «ذاتية». وبينت أوجه الجمع بين علو الله (تعالى) وحقيقة المعية.

واعلم أن كل كلمة تستلزم كون الله (تعالى) في الأرض أو اختلاطه بخلوقاته، أو نفي علوه، أو نفي استواه على عرشه، أو غير ذلك مما لا يليق به (تعالى) فإنها كلمة باطلة، يجب إنكارها على قائلها كائناً من كان وبأي لفظ كانت.

وكل كلام يوهم ولو عند بعض الناس ما لا يليق بالله (تعالى) فإن الواجب تجنبه لثلا يظن بالله (تعالى) ظنسوء، لكن ما أثبته الله (تعالى) لنفسه في كتابه أو على لسان رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فالواجب إثباته وبيان بطلان وهم من توهم فيه ما لا يليق بالله (عز وجل).

## الشرح

هذا الكلام (كما ترون) هو عبارة عما أشرنا إليه من أن بعض الطلبة سمع منا تقرير حقيقة المعية، وأن الله (تعالى) معنا حقيقة هو نفسه، وكتبت له كتاباً في ذلك، ونقلت له كلام أهل العلم، وبينت له أن عقيدتنا أننا نعتقد أن الله (تعالى) معنا حق على حقيقته معية ذاتية، ففهم بعض الناس من كلمة «ذاتية» أنه يُراد بها الحلول، وأنه معنا هو نفسه في الأرض.

فاحتاج بذلك قوماً علينا، واحتج بذلك قوم لنا، حتى أني سمعت من بعض الناس (في بعض البلاد) يحتجون بكلامي هذا على مذهبهم الباطل، بأن الله (سبحانه وتعالى) معنا في الأرض، وأخرون احتجوا بهذا علينا، وقالوا: هذا كلام لا يجوز، فلما رأينا أن هذه الكلمة أوجبت هذا الشك، أو هذا الوهم؛ رأيت من الواجب تركها؛ لأنها توهم معنى باطلًا ولو عند بعض الناس.

والإنسان يجب عليه أن يحمي جناب الربوبية من كل ما يوهم معنى فاسداً، فقررت في هذا الكتاب، وكذلك فيما نشر في مجلة الدعوة أن أحذف كلمة «ذاتية» وأقتصر على قوله: «حق على حقيقته» التي قالها شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم.

ولا شك أنها تدل على أنه (سبحانه وتعالى) معنا هو نفسه، ولكنه فوق السنوات ولا منافاة في ذلك؛ لأن الله (تعالى) لا يُقاس بخلقه، والعلو لا ينافي المعية كما يقال: القمر معنا وهو في السماء.

وعلى كل حال؛ نرى (الآن) أن كلمة «ذاتية» تجب إزالتها، وأن نقتصر على قوله: «حق على حقيقته»؛ لثلاً يتورّم متوجه أن قولنا هذا هو ما يريده أهل التعطيل، وأهل الحلول.

والإنسان الذي يعتبر قوله ويؤخذ به يجب عليه أن يتتجنب كل ما يمكن أن يتثبت به أهل الباطل؛ لثلاً يُوقع الناس في الباطل؛ فيكون كلامه من المشابه، وأهل الزيف يتبعون المشابه فياخذون به، ويقدحون في قائله.

فالناس إذا جاءتهم كلمة موهمة ينقسمون فيها إلى قسمين: قسم يتخذ منها مجالاً للسب والقدح، وقسم آخر: يتخذ منها مجالاً للتثبت بها على باطلهم الذي يريدونه؛ لهذا رأيت أنه من الواجب أن تترك هذه الكلمة؛ لثلاً تُوهم باطلًا ولو بعد أزمان طويلة، فالكتب تبقى ويفنى الكاتب، فربما يأتي أحد فيقول: هذا كلام فلان ابن فلان، يقول كذا وكذا، فهذا يدل على أن الله (تعالى) معنا في الأرض، فإذا أزيلت الكلمة الموهمة وأتي بالكلام الذي يدل عليه القرآن والسنة، زال المحذور، والله أعلم.



## قال المؤلف (رحمه الله)

### المثال السابع والثامن:

قوله (تعالى): «وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيد» [ق: ١٦].  
 وقوله: «وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنْ لَا تُبْصِرُونَ» [الواقعة: ٨٥].  
 حيث فسر القرب فيما بقرب الملائكة.

## الشرح

**يقول أهل التعطيل:** إن ظاهر الآية الأولى: أن الله بنفسه أقرب إلى الإنسان من حبل الوريد، وظاهر الآية الثانية: أن الله بنفسه أقرب إلى المحضر من أهله، هذا هو ظاهر الآيتين.

والمعروف عن السلف أن المراد بهاتين الآيتين هو: قرب الملائكة، ولهذا قال المؤلف: حيث فسر القرب فيما بقرب الملائكة، وهذا هو الذي ذهب إليه **شيخ الإسلام (رحمه الله)**، وقال: إن المراد بالقرب: قرب الملائكة، لا قرب الله (عز وجل)<sup>(١)</sup>.

(١) قال **شيخ الإسلام في «مجموع الفتاوى»** (٥٠١/٥):

و كذلك، قال أبو عمرو الطلماني قال: ومن سأله عن قوله «وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيد» فاعلم أن ذلك كله على معنى العلم به والقدرة عليه، والدليل من ذلك صدر الآية، فقال الله (تعالى): «وَلَقَدْ خَلَقْنَا إِنْسَانًا وَنَعْلَمُ مَا تَوَسُّطُ بِهِ نَفْسَهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيد» لأن الله لما كان عالماً بتوسُّطه كان أقرب إليه من حبل الوريد وحبل الوريد لا يعلم ما توسُّط به النفس

ويلزم المحدث على اعتقاده أن يكون معبوده مخالطاً لدم الإنسان ولحمه وأن لا يجرد الإنسان تسمية المخلوق حتى يقول خالق ومخلوق، لأن معبوده بزعمه داخل حبل الوريد من الإنسان وخارجه =

## قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب، أن تفسير القرب فيهما بقرب الملائكة ليس صرفاً للكلام عن ظاهره لمن تدبره.

أما الآية الأولى فإن القرب مقيد فيها بما يدل على ذلك.

حيث قال: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ \* إِذْ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ اليمينِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيدٌ \* مَا يَلْفَظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٦ - ١٨].

ففي قوله: ﴿ إِذْ يَتَلَقَّى ﴾ دليل على أن المراد به قرب الملائكة المتلقين.

## الشرح

قوله (تعالى): ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾، متى يكون هذا؟ حين: ﴿ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ ﴾، ولو كان المراد: قرب الله؛ لكن الله أقرب إليه دائمًا، سواء حين يتلقى المتلقيان عن اليمين، وعن الشمال، قعيد، أو حين لا يتلقيان.

= فهو على قوله متزوج به غير مباين له.

قال: وقد أجمع المسلمون من أهل السنة على أن الله على عرشه بائن من جميع خلقه وتعالى الله عن قول أهل الرزيع وعما يقول الظالمون علوًا كبيرًا

قال: وكذلك الجواب في قوله فيمن يحضره الموت ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُمْ لَا تَبْصُرُونَ ﴾ أي بالعلم به والقدرة عليه، إذ لا يقدرون له على حيلة ولا يدفعون عنه الموت وقد قال تعالى: ﴿ تَوَفَّهُ رَسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفْرطُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّكُمْ مَلِكُ الْمَوْتِ الَّذِي وَكُلُّ بَنْتِكُمْ ﴾ قلت وهكذا ذكر غير واحد من المفسرين مثل الشعبي وأبي الفرج بن الجوزي وغيرهما في قوله ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ وأما في قوله: ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ ﴾ فذكر أبو الفرج القولين إنهم الملائكة وذكره عن أبي صالح عن ابن عباس وأنه القرب بالعلم.

وهؤلاء كلهم مقصودهم أنه ليس المراد أن ذات الباري جل وعلا قريبة من وريد العبد ومن الميت، ولما ظنوا أن المراد قربه وحده دون قرب الملائكة فسروا ذلك بالعلم والقدرة كما في لفظ المعية ولا حاجة إلى هذا.

فإن المراد بقوله ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ ﴾ أي بملائكتنا في الآياتين وهذا بخلاف لفظ المعية فإنه لم يقل ونحن معه بل جعل نفسه هو الذي مع العباد وأخبر أنه ينتهي يوم القيمة بما عملوا وهو نفسه الذي خلق السموات والأرض وهو نفسه الذي استوى على العرش فلا يجعل لفظ مثل لفظ مع تفريق القرآن بينهما.

وسیأتي (بإذن الله) هذا الجواب عن نسبةقرب إلى الله مع أن المراد قرب الملائكة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وأما الآية الثانية،

فإن القرب فيها مقيد بحال الاحتضار، والذي يحضر الميت عند موته هم الملائكة، لقوله (تعالى): ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ تَوْفِتَهُ رَسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦١].

ثم إن قوله: ﴿ وَلَكِنْ لَا تُبَصِّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٥]، دليلاً بيّنا على أنهم الملائكة، إذ يدل على أن هذا القريب في نفس المكان ولكن لا نبصره، وهذا يعين أن يكون المراد قرب الملائكة لاستحالة ذلك في حق الله (تعالى).

### الشرح

قال الله (تعالى): ﴿ فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومَ \* وَأَنْتُمْ حِينَئِذٍ تَنْظُرُونَ \* وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنْ لَا تُبَصِّرُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٣ - ٨٥].

قوله : ﴿ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ ﴾ اختلف العلماء في قوله: ﴿ إِلَيْهِ ﴾، هل المراد: «إلى المحتضر»، أو المراد : «إلى الحلقوم».

وهذا لا يؤثر في معنى الآية بالنسبة لقوله: ﴿ وَلَكِنْ لَا تُبَصِّرُونَ ﴾ فإن ظاهر ذلك أن هذا القريب موجود في المكان، ولكن لا نبصره، والله (عز وجل) يستحيل أن يكون موجوداً في المكان الذي نحن فيه.



### قال المؤلف (رحمه الله)

يُقى أن يقال: فلماذا أضاف الله القرب إليه؟ وهل جاء نحو هذا التعبير مراداً به الملائكة؟

**فالجواب:** أضاف الله (تعالى) قرب الملائكة إليه؛ لأن قربهم بأمره، وهم جنوده ورسله.

### الشرح

وقد أضاف الله (تعالى) القرب إليه؛ لأن هؤلاء ملائكته، وجنوده الذين يأترون بأمره، فكان قربهم كقربه، كما تقول (مثلاً): بنى الأمير قصره، فهل الأمير نفسه هو الذي أتى بالطين واللبن وما أشبه ذلك، وبيني بنفسه؟ أو أنه أمر ببنائه.

إذن؛ فإن إضافة الشيء إلى من يدبر الأمر إضافة سائغة في اللغة العربية، وليس فيها أي إشكال.

فهنا أضاف الله القرب إليه، والمراد ملائكته؛ لأنهم إنما قربوا بأمره، ولأنهم جنوده، فقربهم كقربه (تبارك وتعالى).



### قال المؤلف (رحمه الله)

وقد جاء نحو هذا التعبير مراداً به الملائكة،  
قوله (تعالى): «إِذَا قرَأْنَاهُ فَاتَّبَعَ قُرْآنَهُ» [القيامة: ١٨].

فإن المراد به قراءة جبريل القرآن على رسول الله (ﷺ)، مع أن الله (تعالى) أضاف القراءة إليه، لكن لما كان جبريل يقرؤه على النبي (ﷺ) بأمر الله (تعالى) صحت إضافة القراءة إليه (تعالى).

وكذلك جاء في قوله (تعالى): «فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرُّؤْعَ وَجَاءَتِهِ الْبُشْرَى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمٍ لَوْطٍ» [هود: ٧٤] وإبراهيم إنما كان يجادل الملائكة

الذين هم رسل الله (تعالى).

إذن، هل قوله (تعالى): ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ﴾ وقوله: ﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾ فيه إخراج للأيتين عن ظاهرهما؟

الجواب: لا.

إذن: فاحتجاج أهل التعطيل علينا بأننا أولنا احتجاج باطل؛ لأن دعواهم أن ظاهرهما : قرب الله نفسه، دعوة باطلة لا يساعد عليه اللفظ، وبهذا نكون قد تخلصنا من هذا الإيراد.



**قال المؤلف (رحمه الله)****المثال التاسع والعشر:**

**قوله (تعالى) عن سفينه نوح: ﴿تَجْرِي بِأَعْيُنَنَا﴾ [القمر: ١٤].**

**وقوله موسى: ﴿وَلَتَصْنَعَ عَلَى عَيْنِي﴾ [طه: ٣٩].**

**والجواب:** أن المعنى في هاتين الآيتين على ظاهر الكلام وحقيقةه، لكن ما ظاهر الكلام وحقيقةه هنا؟

هل يقال، إن ظاهره وحقيقةه أن السفينة تجري في عين الله؛ أو أن موسى عليه الصلاة والسلام يربى فوق عين الله (تعالى)؟!

أو يقال، إن ظاهره أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتتكلؤها، وكذلك تربية موسى تكون على عين الله (تعالى) يرعاها ويكلؤها بها.

**ولا ريب أن القول الأول باطل من وجهين:**

**الأول:** أنه لا يقتضيه الكلام بمقتضى الخطاب العربي، والقرآن إنما نزل بلغة العرب.

قال الله (تعالى): **﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾** [يوسف: ٢] وقال (تعالى): **﴿نَزَّلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ \* عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيًّا مُّبِينٍ﴾** [الشعراء: ١٩٣ - ١٩٥].

ولا أحد يفهم من قول القائل: فلان يسير بعيوني أن المعنى أنه يسير داخل عينه. ولا من قول القائل: فلان تخرج على عيني، أن تخرجه كان وهو راكب على عينه، ولو ادعى مدع أن هذا ظاهر اللفظ في هذا الخطاب لضحك منه السفهاء فضلاً عن العقلاء.

الثاني؛ أن هذا ممتنع غاية الامتناع، ولا يمكن لمن عرف الله وقدرَه حق قدره أن يفهمه في حق الله (تعالى)؛ لأن الله (تعالى) مستو على عرشه باين من خلقه لا يحل فيه شيء من مخلوقاته، ولا هو حال في شيء من مخلوقاته (سبحانه وتعالى) عن ذلك علوًّا كبيرًا.

## الشرح

قال أهل التعطيل، إن قوله (تعالى): **﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾** مؤول عندكم يا أهل السنة؛ لأن ظاهر قوله: **﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾** أنها وسط العين، وقوله: **﴿وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي﴾** ظاهره أنه فوق العين، هذا ظاهره عندهم!! نقول: تبًّا لكم!! كيف يكون هذا هو الظاهر؟! وهل أحد يمكنه أن يقول: إن ظاهر قوله: **﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾** أن السفينة جرت في عين الله أي: في وسط العين؟!  
الجواب: أبدًا لا يمكن.

ثم نقول، هذا (أيضاً) دليل على جهلكم باللغة العربية؛ لأن الباء لا تأتي للظرفية إلا بقرينة، وأنتم جعلتموها للظرفية دون قرينة.

مثال: قال (تعالى): **﴿إِنَّكُمْ لَتَمْرُونَ عَلَيْهِمْ مُّصْبِحِينَ \* وَبِاللَّيلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾** [الصفات: ١٣٧ - ١٣٨]، يعني: وفي الليل، وإنما فالاصل أنها لغير الظرفية، وإنما هي للمصاحبة والتعدية.

فقوله (تعالى): **﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾** الباء للمصاحبة، يعني: تجري وأعيننا تصحبها بالرؤبة والرعاية والعنابة، فهذا هو المعنى الذي لا يحتمل غيره من جهة اللفظ.

وكذلك لو قال قائل: هذا الشيء بعيني، فمعناه أنه عندي مرئي ومنظور، ومعنني به، ولم تفارقه عيني، ولا أحد يفهم من قول الرجل: أنت بعيني وعلى

رأسي، أن الرجل دخل وسط العين وركب على الرأس!! وإنما يفهم من قوله: على رأسي، يعني: معظّماً عندي، ويفهم من قوله: بعيني، يعني: معنني بك غاية العناية حتى إنك لا تغيب عن عيني، هذان وجهان.

**الوجه الثالث:** كل الناس يعلم أن السفينة ما صعدت إلى السماء، وإنما السفينة في الأرض وصنعاً نوح في الأرض، وجرت على الماء في الأرض، فكيف يمكن أن نقول: إن ظاهر اللفظ أن السفينة جرت في عين الله؟! وهل هذا إلا مغالطة وعدوان على أهل السنة والجماعة، وعدوان على كلام الله ورسوله ﷺ !!

وقوله: «ولتصنّع على عيني» يعني: تربى؛ لأن صناعة كل شيء بحسبه، فصناعة الحديد لا يجعله قدرًا معناها: تهيئته للطبع، وصناعة الإنسان معناها: تربيته على أحسن الأخلاق.

وليس ظاهر الآية أن موسى على عين الله مصنوع، ولا أحد يفهم هذا الفهم إطلاقاً.

صحيح أن «على» يعني «العلو» لكنها تأتي في كل موضع بحسبه، فلو أن إنساناً قال لشخص: أحضر لي هذا الشيء، فقال: على عيني، أو قال: على أنفي، فهل معناه أنه يحضر الشيء: على عينه أو على أنفه؟

**الجواب:** أبداً، وإنما معناه: أنني مستعدٌ غاية الاستعداد فلو لم أجده ما أحمله عليه إلا عيني أو أنفي حملته.

فقوله: «على عيني»، يعني: أن هذا الشيء سيكون محل نظر وعناية مني دائماً، وكل الناس يعرف هذا المعنى.

ثم نقول: أين تربى موسى؟ أفي الأرض أم في السماء أم على عين الله؟!

**الجواب:** في الأرض، وهذا (أيضاً) مما يبطل قولهم أن ظاهر الآية أن موسى تربى على عين الله حقيقة.

وحيينئذ نقول: نحن لم نصرف اللفظ عن ظاهره، والظاهر الذي ذكرتموه ظاهر باطل ليس مراداً، ولا أحد يفهم أن هذا هو المراد؛ فبطل إلزامكم إيانا بالتأويل.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فيإذا تبين بطلان هذا من الناحية اللفظية والمعنوية تعين أن يكون ظاهر الكلام هو القول الثاني أن السفينة تجري وعين الله ترعاها وتتكلؤها، وكذلك تربية موسى تكون على عين الله يرعاها ويكلؤه بها.

وهذا معنى قول بعض السلف برأي مني، فإن الله (تعالى) إذا كان يكلؤه عينه لزم من ذلك أن يراه، ولازم المعنى الصحيح جزء منه كما هو معلوم من دلالة اللفظ حيث تكون بالمطابقة والتضمن والالتزام.

### الشرح

فسرَ بعض السلف قوله (تعالى): «تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا»، أي: برأي منا، وليس مرادهم بذلك أن الله لا عين له. وقد احتج بذلك بعض الناس فقالوا: إن السلف فسّروا العين بالرؤى.

ونحن نقول: الرؤى لازم العين، وتفسير شيء بلازمه صحيح؛ لأنَّه تفسير بجزء معناه، فإن الدلالة (كما سبق) إما مطابقة، وإما تضمن، وإما التزام، وهو كتفسير بعض السلف للمعيبة بأنه معنا (سبحانه وتعالى) بعلمه؛ لأنَّ ذلك من لازم المعيبة<sup>(١)</sup>.

(١) أهل السنة والجماعة يقرُّون أنَّ الله (عز وجل) عينين تليقان به سبحانه ومن الأدلة على إثبات العينين -

## قال المؤلف (رحمه الله)

### المثال العادي عشر:

قوله (تعالى) في الحديث القدسي: «وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنواقل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يطش بها، ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطيه، ولئن استعاذه لأعيذه»<sup>(١)</sup>.

= الله (سبحانه وتعالى):

١ - دلالة الالتزام التي ذكرها الشيخ في تفسير السلف لقوله تعالى: «تغري بأعيننا» أي بمرأى منا والرؤيا لازم العين.

٢ - حديث ابن عمر (رضي الله عنهما) قال: ذكر الدجال عند النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فقال: «إن الله لا يخفى عليكم إن الله ليس بأعور» وأشار بيده إلى عينيه « وإن المسيح الدجال أعور عن اليمتنى لأن عينه عبة طافية» أخرجه البخاري (٧٤٠٧) ومسلم (١٦٩)

قال عثمان بن سعيد الدارمي في رده على الرئيس ص (١٤٤) بعد ذكر الحديث:  
ففيه تأويل قول رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) «إن الله ليس بأعور» بيان أنه بصير ذو عينين خلاف الأعور.  
وقال ابن خزيمة في كتاب التوحيد ص (٤٢):

فواجب على كل مؤمن أن يثبت خالقه وبأثره ما ثبت الخالق الباري لنفسه من العين، وغير مؤمن من ينفي عن الله تبارك وتعالى ما قد ثبته الله في محكم تنزيله ببيان النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) الذي جعله الله مبيناً عنه عز وجل في قوله : « وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم » في بين النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) أن الله عينين فكان بيان موافقاً لبيان محكم التنزيل الذي هو مسطور بين الدفتين مقرروء في المحاريب والكتابات.

(١) أخرجه البخاري (٦٥٠٢) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

## الشرح

قال أهل التعطيل:

ظاهر الحديث أن الله يكون سَمِعَ الإنسان وبصره ويده ورجله، فهل  
تقولون يا أهل السنة بذلك؟  
الجواب: لا نقول بذلك أبداً.

قالوا، إذن صرفتم الحديث عن ظاهره، ثم تنكرتون علينا (بعد ذلك) صرف  
النصوص الأخرى عن ظاهرها!

نقول، قوله (تعالى) في الحديث القدسي: «ما تقرب إلى عبدي بشيء  
أحب إلى ما افترضته عليه، ولا يزال عبدي يتقارب إلى بالنواقل حتى أحبه، فإذا  
أحبيته؛ كنت سمعه، الذي يسمع به، وبصره، الذي يبصر به، ويده، التي يبطش  
بها، ورجله، التي يمشي بها، ولئن سألني؛ لأعطيك، ولئن استعاذه بي؛ لأعيذنه»  
ليس ظاهره أن الله (تعالى) يكون قدم الإنسان المحبوب، أو سمع الإنسان  
المحبوب، أو بصر الإنسان المحبوب.

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب، أن هذا الحديث صحيح رواه البخاري في باب التواضع الثامن  
والثلاثين من كتاب «الرقاق».

وقد أخذ السلف أهل السنة والجماعة بظاهر الحديث وأجروه على حقيقته.

ولكن ما ظاهر هذا الحديث؟

هل يقال: إن ظاهره أن الله (تعالى) يكون سمع الولي وبصره ويده  
ورجله؟

أو يقال: إن ظاهره أن الله (تعالى) يسد الولي في سمعه وبصره ويده ورجله بحيث يكون إدراكه وعمله لله وبالله وفي الله؟

## الشرح

الثاني هو الظاهر قطعاً.

فمعنى «كنت سمعه» يعني: أسد سمعه حتى يكون بالله وفي الله، ومعنى: «كنت بصره»: يعني: أسد بصره حتى يكون بصره في الله، والله، وبالله.

ومعنى «ويده التي يبسط بها»: يعني: أسد بطيشه وعمله بيده حتى يكون لله، وبالله، وفي الله.

ومعنى: «ورجله التي يمشي بها»: يعني: أسدده في مشيه بحيث يكون مشيه لله، وبالله، وفي الله.

إذن، معناه التسديد بلا شك.

ومعنى قولنا: «الله»: المراد به الإخلاص، فلا يسمع إلا سمعاً يتقرب به إلى الله، ولا يبصر ولا يمشي ولا يبسط إلا كذلك.

ومعنى قولنا: «بالله» المراد هو الاستعانة، فلا يعتمد بنفسه ولا يعتمد عليها، وإنما يستعين بالله.

ومعنى قولنا «في الله»: أي: في شرعه ، فلا يتجاوز الشرع، ولا يبتعد في دين الله ما ليس منه، بل يكون عمله خالصاً موافقاً لشريعة الله على وجه الاستعانة به .

وهذا هو معنى الحديث قطعاً أن الله يُسد هذا الولي على هذا الوجه فيكون علمه بالله، والله، وفي الله.

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا ريب أن القول الأول ليس ظاهر الكلام، بل ولا يقتضيه الكلام لمن تدبر الحديث، فإن في الحديث ما يمنعه من وجهين:

**الوجه الأول:** أن الله (تعالى) قال: «وما يزال عبدي يتقرب إلى بالنواقل حتى أحبه»، وقال: «ولئن سأليني لاعطيته، ولئن استعاذني لأعيذنه». فأثبت عبداً ومعبوداً ومتقرباً إليه، ومحباً ومحبوباً، وسائلأً ومسئولاً، ومعطياً ومعطى، ومستعيناً ومستعاذاً به، ومعيناً ومعاداً.

فسياق الحديث يدل على اثنين متبابعين كل واحد منهما غير الآخر، وهذا يمنع أن يكون أحدهما وصفاً في الآخر أو جزءاً من أجزائه.

### الشرح

هذا الحديث أثبت عبداً ومعبوداً في قوله: «وما يزال عبدي» ولا يتصور عبودية إلا بعبد ومعبد.

وأثبت متقرباً ومتقرباً إليه في قوله: «يتقرب إلى».

وأثبت محباً ومحبوباً في قوله: «حتى أحبه».

وأثبت سائلاً ومسئولاً في قوله: «ولئن سأليني».

وأثبت معطياً ومعطى في قوله: «لاعطينه».

وأثبت مستعيناً ومستعاذاً في قوله: «ولئن استعاذني».

وأثبت معيناً ومعاداً في قوله: «لأعيذنه».

فسياق الحديث يدل على اثنين متبابعين كل واحد منهما غير الآخر، وهذا يمنع أن يكون أحدهما وصفاً في الآخر أو جزءاً من أجزائه، فالحديث واضح في دلالته على التباين بين الخالق والمخلوق.

### قال المؤلف (رحمه الله)

**الوجه الثاني:** أن سمع الولي وبصره ويده ورجله كلها وأوصاف أو أجزاء في مخلوق حادث بعد أن لم يكن، ولا يمكن لأي عاقل أن يفهم أن الخالق الأول الذي ليس قبله شيء يكون سمعاً وبصراً ويداً ورجالاً لمخلوق، بل إن هذا المعنى تشمئز منه النفس أن تتصوره، ويحرس اللسان أن ينطق به ولو على سبيل الفرض والتقدير، فكيف يسوغ أن يقال: إنه ظاهر الحديث القدسي وأنه قد صرف عن هذا الظاهر، سبحانك الله ربنا لا نحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك.

### الشرح

نقول: سمع الإنسان وبصره ويده ورجله كلها أشياء حادثة، ولا يمكن أن يكون الخالق الأول الذي ليس قبله شيء شيئاً حادثاً، فهو مستحييل غاية الاستحال، وما كان مستحيلاً فلا يمكن أن يكون ظاهر الحديث، أو ظاهر القرآن؛ لأن المستحييل (على اسمه) ممتنع الوجود، ولا يمكن أن يدل القرآن والسنة على شيء مستحييل، لاسيما ما يتعلق بجذاب رب (عز وجل)!

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وإذا تبين بطلان القول الأول وامتناعه تعين القول الثاني وهو أن الله (تعالى) يسد هذا الولي في سمعه وبصره وعمله بحيث يكون إدراكه بسمعه وبصره وعمله بيده ورجله كله لله (تعالى) إخلاصاً، وبالله (تعالى) استعانة، وفي الله (تعالى) شرعاً واتباعاً، فيتم له بذلك كمال الإخلاص والاستعانة والمتابعة وهذا غاية التوفيق.

وهذا ما فسره به السلف، وهو تفسير مطابق لظاهر اللفظ موافق لحقيقة

متعين بسياقه، وليس فيه تأويل ولا صرف للكلام عن ظاهره، والله الحمد والمنة.

## الشرح

دعوى أن ظاهر الحديث: أن الله يكون سمع الولي، ويده ورجله، دعوى باطلة يبطلها ما ذكرنا من وجهين، وإذا بطلت تعين أن يكون معنى الحديث: أن الله يسده (أي: الولي) في سمعه، وبصره، ويده، ورجله، بحيث يكون سمعه، وبصره، وبطشه بيده، ومشيه برجله كله لله، وفي الله، وبالله.

وهذا لا شك أنه غاية تامة لكل من أراد الوصول إلى ربه، فما أكثر ما يكون سمعنا لغير الله! فنسمع أشياء، وننصل إليها خوفاً من مخلوق، أو خوفاً من أن يُقال: هذا الرجل لا يستمع إلى كلام هذا الواقع (مثلاً) فحيثئذ لا يكون سمعنا لله.

وما أكثر ما يكون سمعنا بغير الله؛ فيفتخر الإنسان ويعتذر بنفسه، ولا يلقي بالاً لمعونة الله (تعالى) له، وما أكثر ما يكون سمعنا في غير الله؛ فنسمع الشيء المحرم وتضييع أوقاتنا بذلك.

لكن، إذا سدَّ الله الإنسان، وكان سمعه، وبصره، وبطشه، ومشيه لله، وفي الله، وبالله؛ حصل بذلك السعادة والتوفيق.



## قال المؤلف (رحمه الله)

### المثال الثاني عشر:

قوله (عليه السلام) فيما يرويه عن الله (تعالى) أنه قال: «من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً، ومن تقرب مني ذراعاً تقربت منه باعاً، ومن أتاني يمشي أتيته هرولة».

وهذا الحديث صحيح، رواه مسلم في كتاب الذكر والدعاء من حديث أبي ذر (رضي الله عنه)<sup>(١)</sup>، وروى نحوه من حديث أبي هريرة أيضاً، وكذلك روى البخاري نحوه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه في كتاب التوحيد الباب الخامس عشر<sup>(٢)</sup>.

وهذا الحديث كغيره من النصوص الدالة على قيام الأفعال الاختيارية بالله (تعالى)، وأنه (سبحانه) فعال لما يريد كما ثبت ذلك في الكتاب والسنة.

مثل قوله (تعالى): ﴿وَإِذَا سَأَلْكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنَّمَا قَرِيبُ أُجِيبُ دُعْوَةَ الدَّاعِ﴾

(١) أخرجه مسلم (٢٦٨٧) من حديث أبي ذر (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صلوات الله عليه وسلم): «يقول الله عز وجل من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها وأزيد ومن جاء بالسيئة فجزاؤه سيئة مثلها أو أغفر ومن تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً ومن تقرب مني ذراعاً تقربت منه باعاً ومن أتاني يمشي أتيته هرولة ومن لقيني بتراب الأرض خطيبة لا يشرك بي شيئاً لقيته بمثلها مغفرة».

(٢) أخرجه البخاري (٧٤٠٥) ومسلم (٢٦٧٥) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صلوات الله عليه وسلم):

«يقول الله تعالى: أنا عند ظن عبدي بي وأنا معه إذا ذكرني فإن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي وإن ذكرني في ملاذ ذكرته في ملاذ خير منهم وإن تقرب إلي شبراً تقربت إليه ذراعاً وإن تقرب إلي ذراعاً تقربت إليه باعاً وإن أتاني يمشي أتيته هرولة».

إذا دعان» [البقرة: ١٨٦]. قوله: «وجاء ربك والملك صفاً صفاً» [الفجر: ٢٢] قوله: «هل ينظرون إلا أن تأتهم الملائكة أو يأتي ربك أو يأتي بعض آيات ربك» [الأنعام: ١٥٨]. قوله: «الرحمن على العرش استوى» [طه: ٥].  
 قوله (عليه السلام): «ينزل ربنا إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر»<sup>(١)</sup>. قوله (عليه السلام): «ما تصدق أحد بصدقة من طيب ولا يقبل الله إلا الطيب إلا أخذها الرحمن بيديه»<sup>(٢)</sup>.  
 إلى غير ذلك من الآيات والأحاديث الدالة على قيام الأفعال الاختيارية به (تعالى).

فقوله في هذا الحديث: تقربت منه وأتيته هرولة من هذا الباب.

## الشرح

نحن نقول: الله (عز وجل) يفعل فعلاً حقيقة، والأدلة كثيرة من القرآن والسنة تدل على أن الله يفعل ما يشاء، فيجيء ويستوي وينزل ويفرح ويضحك ... إلى غير ذلك من أفعاله (سبحانه وتعالى) القائمة به.  
 فقوله في هذا الحديث: «تقربت منه» و«أتيته هرولة» من الأفعال الاختيارية.

**وقد اتفق بين علماء السلف**: أن ثبتت هذا الفعل على حقيقته، ونقول: إن الله يتقرب من العبد قدر ذراع، وقدر باع، ويأتي هرولة، كما نقول في قوله (تعالى): «وجاء ربك» أنه (سبحانه وتعالى) يأتي بنفسه للقضاء بين العباد.

• • •

(١) متفق عليه، سبق تخرجه.

(٢) أخرجه البخاري (١٤١٠) ومسلم (١٤١٤) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

### قال المؤلف (رحمه الله)

والسلف «أهل السنة والجماعة» يجررون هذه النصوص على ظاهرها وحقيقة معناها اللائق بالله (عز وجل) من غير تكييف ولا تمثيل.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في شرح حديث النزول (ص ٤٦٦ ج ٥) من مجموع الفتاوى:

«أما دنوه نفسه وتقربه من بعض عباده فهذا يثبته من يثبت قيام الأفعال الاختيارية بنفسه، ومجيئه يوم القيمة ونزوله واستواه على العرش، وهذا مذهب أئمة السلف وأئمة الإسلام المشهورين وأهل الحديث، والنقل عنهم بذلك متواتر». اهـ

### الشرح

شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) جعل التقرب من باب الأفعال، وقال: إن أهل الحديث والسلف وأئمة الإسلام كلهم يثبتون هذه الصفة من الصفات الفعلية.



### قال المؤلف (رحمه الله)

فأي مانع يمنع من القول بأنه يقرب من عبده كيف يشاء مع علوه؟  
وأي مانع يمنع من إتيانه كيف يشاء بدون تكييف ولا تمثيل؟  
وهل هذا إلا من كماله أن يكون فعلاً لما يريد على الوجه الذي به يليق؟

إذن؛ على هذا التقرير ثبت أن الله (تعالى) يتقرب من العبد قدر ذراع أو قدر باع، وكذلك (أيضاً) ثبت وأن الله (تعالى) يأتي هرولة، وإتيانه (سبحانه وتعالى) ثابت حتى في القرآن، ولم يزد هذا الحديث على ما في القرآن إلا وصف الإتيان، وأنه يكون هرولة.

فإن قال قائل: كيف هذه الهرولة؟

نقول: الكيف غير معقول، وهو مجهول، والمعنى معروف، فأثبتت المعنى وانف الكيفية.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وذهب بعض الناس إلى أن قوله (تعالى) في هذا الحديث القدسي: «أتينيه هرولة». يراد به سرعة قبول الله (تعالى) وإقباله على عبده المتقرب إليه المتوجه بقلبه وجوارحه، وأن مجازاة الله للعامل له أكمل من عمل العامل.

وعدل ما ذهب إليه بأن الله (تعالى) قال في الحديث: «ومن أتاني يمشي» ومن المعلوم أن المتقرب إلى الله (عز وجل) الطالب للوصول إليه لا يتقرب ويطلب الوصول إلى الله (تعالى) بالمشي فقط، بل تارة يكون بالمشي كالسير إلى المساجد ومشاعر الحج والجهاد في سبيل الله ونحوها، وتارة بالركوع والسجود ونحوهما.

وقد ثبت عن النبي ﷺ: «أن أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد»<sup>(١)</sup>.

بل قد يكون التقرب إلى الله (تعالى) وطلب الوصول إليه والعبد مضطجع

(١) أخرجه مسلم (٤٨٢) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

على جنبه كما قال الله (تعالى): ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم﴾ [آل عمران: ١٩١].

وقال النبي ﷺ لعمran بن حصين: «صل قائماً، فإن لم تستطع فقاعداً، فإن لم تستطع فعلى جنب»<sup>(١)</sup>.

قال: فإذا كان كذلك صار المراد بالحديث بيان مجازة الله (تعالى) العبد على عمله، وأن من صدق في الإقبال على ربه وإن كان بطيناً جازاه الله (تعالى) بأكمل من عمله وأفضل. وصار هذا هو ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية المفهومة من سياقه.

وإذا كان هذا ظاهر اللفظ بالقرينة الشرعية، لم يكن تفسيره به خروجاً به عن ظاهره ولا تأويلاً كتأويل أهل التعطيل، فلا يكون حجة لهم على أهل السنة والله الحمد.

## الشرح

المعنى الثاني، قالوا: إن الحديث ليس ظاهره أن الله (تعالى) يأتي ويقرب بدليل أن الإنسان الذي يتبعه لله قد يمشي الله في تعبيده، كالطواف، والسعى (مثلاً)، وقد يكون التبع بالاستقرار والسكن، مثل: السجود والركوع، كما قال ﷺ: «ارکع حتى تطمئن راكعاً»<sup>(٢)</sup>، فهذا الذي رکع أو سجد تقرب إلى الله، وقد قال ﷺ: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد».

فليس ظاهر الحديث الإتيان الفعلي، وإنما المراد به الإتيان المعنوي، وهو الإقبال على الله (عز وجل) بالقلب والجوارح، وعلى هذا فلا يكون فيه التأويل الذي ذهب إليه أهل التعطيل.

(١) أخرجه البخاري (١١١٧) من حديث عمران بن حصين (صحيفته).

(٢) أخرج البخاري (٧٥٧) ومسلم (٣٩٧) من حديث أبي هريرة (صحيفته).

### قال المؤلف (رحمه الله)

وما ذهب إليه هذا القائل له حظ من النظر لكن القول الأول أظهر وأسلم وأليق بمذهب السلف.

ويجابت عما جعله قرينة من كون التقرب إلى الله (تعالى) وطلب الوصول إليه لا يختص بالمشي بأن الحديث خرج مخرج المثال لا الخصر فيكون المعنى: من أتاني يمشي في عبادة تفتقر إلى المشي لتوقفها عليه بكونه وسيلة لها كالمشي إلى المساجد للصلوة أو من ماهيتها كالطواف والسعى. والله (تعالى) أعلم.

### الشرح

ولهذا قلنا: إن تفسير الحديث بهذا المعنى لا يخرج عن مذهب أهل السنة والجماعة، ففيه قولان، لكنَّ ظاهر الحديث المشي والهرولة.

**والقاعدة عند أهل السنة:** أن الظاهر إذا كان غير مستحيل بالنسبة إلى الله وجب حمله على الظاهر، وليس بمستحيل أن يمشي الله أو يأتي هرولة.



**قال المؤلف (رحمه الله)****المثال الثالث عشر:**

**قوله (تعالى):** ﴿أَوْ لَمْ يَرُوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلْتُ أَيْدِينَا أَنْعَامًا﴾ [يس: ٧١].

**والجواب:** أن يقال: ما هو ظاهر هذه الآية وحقيقةتها حتى يقال إنها صرفت عنه؟

هل يقال: إن ظاهرها أن الله (تعالى) خلق الأنعام بيده كما خلق آدم بيده؟  
 أو يقال: إن ظاهرها أن الله (تعالى) خلق الأنعام كما خلق غيرها ولم يخلقها بيده لكن إضافة العمل إلى اليad والمراد صاحبها معروف في اللغة العربية التي نزل بها القرآن الكريم.

**الشرح**

**قال أهل التعطيل:** إنكم يا أهل السنة صرفتم هذه الآية عن ظاهرها، فإذا سوغتم لأنفسكم أن تصرفوا هذا الآية عن ظاهرها، فلماذا تنكرون علينا صرف الآيات الأخرى عن ظاهرها؟!

قلنا لهم: ما ظاهرها؟

قالوا: ظاهرها أن الله (تعالى) خلق الأنعام بيده كما خلق آدم بيده؛ لأنه قال: ﴿مِمَّا عَمِلْتُ أَيْدِينَا أَنْعَامًا﴾ فهو كقوله: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ [ص: ٧٥].

ونحن نقول: ليس هذا هو ظاهر الآية<sup>(١)</sup>.

(١) قال شيخ الإسلام في رسالته التدميرية، ص(٥١):

## قال المؤلف (رحمه الله)

**أما القول الأول فليس هو ظاهر اللفظ لوجهين:**

أحدهما، أن اللفظ لا يقتضيه؛ بمقتضى اللسان العربي الذي نزل به القرآن،  
الا ترى إلى قوله (تعالى): «وَمَا أَصَابُكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ» [الشورى: ٣٠]، وقوله: «ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذْيِقُهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ» [الروم: ٤١]، وقوله: «ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتُ أَيْدِيكُمْ» [آل عمران: ١٨٢].

فإن المراد ما كسبه الإنسان نفسه وإن عمله بغیر يده بخلاف ما إذا  
قال: عملته بيدي كما في قوله (تعالى): «فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ» [البقرة: ٧٩]. فإنه يدل على مباشرة الشيء باليد.

الفرق بين الصيغتين ظاهر، تقول: عملته بيدي، وهذا يقتضي مباشرته  
باليد.

«وما يشتبه هذا القول: أن يجعل اللفظ نظيرًا لما ليس مثله كما قيل في قوله «ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي» فقيل هو مثل قوله: «أو لم يروا أنا خلقتنا لهم مما عملت أيدينا أنعاما» فهذا ليس مثل هذا ، لأنه هنا أضاف الفعل إلى الأيدي، فصار شيئاً بقوله: «بما كسبت أيديهم» وهذا أضاف الفعل إليه فقال: «لما خلقت» ثم قال: «بيدي» وأيضاً فإنه هنا ذكر نفسه المقدسة بصيغة المفرد وفي البددين ذكر لفظ الثنوية كما في قوله «بل يداء مبوسطتان» وهناك أضاف الآيدي إلى صيغة الجمع فصار كقوله: «تُخْبِرِي بِاعْيَتِنَا». وهذا في الجمع نظير قوله: «بيده الملك»، و«بيده الخير» في المفرد فالله سبحانه وتعالى يذكر نفسه تارة بصيغة المفرد مظهراً أو مضمراً وتارة بصيغة الجمع كقوله: «إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً» وأمثال ذلك ولا يذكر نفسه بصيغة الثنوية قط، لأن صيغة الجمع تقتضي التعظيم الذي يستحقه وربما تدل على معاني أسمائه وأما صيغة الثنوية فتدل على العدد المحصور وهو مقدس عن ذلك، فلو قال ما منعك أن تسجد لما خلقت يدي لكنه كقوله: «ما عملت أيدينا» وهو نظير قوله: «بيده الملك» و«بيده الخير» ولو قال خلقت بيدي بصيغة الإفراد لكنه مفارق لها، فكيف إذا قال خلقت يدي بصيغة الثنوية.

لكن قوله (تعالى): «فِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ» وما أشبه ذلك، لا يدل على أن المراد مباشرته باليد، فأعمال الناس تكون باليد والرجل والعين والأذن وغير ذلك من الجوراح.

فقوله (تعالى): «بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ»، قوله: «فِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ»، قوله: «ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيْكُمْ»، المراد: بما قدمتم، سواء عملتموه باليد أو بالرجل أو بالأذن أو بالعين أو بالأنف أو بالفم أو بالرأس أو بالصدر أو بالظهر، وهكذا.

مثال على عمل اليد: البطش والاعتداء على شخص بالضرب.

مثال على عمل الرجل: المشي إلى الأشياء المحرمة أو الركل بالرجل.

مثال على عمل العين: النظر المحرم.

مثال على عمل الأذن: السمع المحرم.

مثال على عمل اللسان: الكلام المحرم.

مثال على عمل الأنف: أن يشم الرائحة الطيبة من امرأة لا تحل له.

فالعمل لا يختص باليد.

وإنما المراد من قوله: «ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيْكُمْ»، قوله: «فِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ»، قوله: «بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ»، المراد: ما كسبوا سواء عن طريق اليد أو عن طريق الرجل أو غير ذلك.

فهذه الصيغة لا تدل على مباشرة الشيء باليد خاصة، بل قد يراد بها الإنسان نفسه.

فإذا قال قائل: إذا كان المراد بها الإنسان نفسه، فلماذا أضيفت إلى اليد؟  
نقول: لأن غالبية الأعمال التي يزاولها الإنسان تكون باليد، فالكتابة باليد، والربط باليد، والفك باليد، والصناعة باليد، والأكل باليد، وغير ذلك من

الأعمال؛ ولهذا أضيفت الأعمال إليها بناء على الغالب والكثرة، والتقييد بالأغلب والأكثر لا يدل على التخصيص.

وقوله (تعالى): **﴿مَمَّا عَمِلْتُ أَيْدِينَا أَنْعَامًا﴾**، المراد أن هذه الأنعام خلقها الله، وليس المراد أنه خلقها بيده، فلو قال: «ما عملنا بأيدينا» لكان المراد أنه خلقها بيده، لكنه قال: **﴿مَمَّا عَمِلْتُ أَيْدِينَا﴾** فهو كقوله: **﴿وَنُسْقِيهُ مِمَّا خَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسِيْكَثِيرًا﴾** [الفرقان: ٤٩].



### قال المؤلف (رحمه الله)

الثاني: أنه لو كان المراد أن الله (تعالى) خلق هذه الأنعام بيده لكان لفظ الآية: خلقنا لهم بأيدينا أنعاماً.

كما قال الله (تعالى) في آدم: **﴿مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾** [ص: ٧٥]؛ لأن القرآن نزل بالبيان لا بالعممية؛ لقوله (تعالى): **﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾** [النحل: ٨٩].

### الشرح

لو كان المراد بقوله: **﴿مَمَّا عَمِلْتُ أَيْدِينَا﴾** أي: ما خلقناه بأيدينا، لقال: «ما عملنا بأيدينا» كقوله في آدم يخاطب إبليس: **﴿مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدِي﴾**.

وحيثما نقول: نحن لم نخرج الآية عن ظاهرها.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وإذا ظهر بطلان القول الأول تعين أن يكون الصواب هو القول الثاني وهو: أن ظاهر اللفظ أن الله (تعالى) خلق الأنعام كما خلق غيرها ولم يخلقها بيده لكن إضافة العمل إلى اليد كإضافته إلى النفس بمقتضى اللغة العربية، بخلاف ما إذا أضيف إلى النفس وعدي بالباء إلى اليد، فتنبه للفرق فإن التنبه للفارق بين المتشابهات من أجود أنواع العلم، وبه يزول كثير من الإشكالات.

### الشرح

نقول: إن أهل السنة والجماعة لم يخرجوا هذه الآية عن ظاهر لفظها، وحيثند فلا يكون فيها حجة لأهل التعطيل على أهل السنة.  
وإذا كان مدخول الباء هو آلة الفعل عُدِي بالباء، كقولك: كتبت بيدي، قطعته بالسكين، وما أشبه ذلك، أما إذا لم يكن آلة الفعل فإنه لا يُعدَّي بالباء.



## قال المؤلف (رحمه الله)

**المثال الرابع عشر:**

قوله (تعالى): ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ﴾ [الفتح: ١٠].

## الشرح

قال أهل التعطيل: إن ظاهر لفظ هذه الآية أن المبايعة وقعت من المؤمنين لله (سبحانه وتعالى) مباشرة، وأن يد الله نفسه كانت فوق أيديهم عند المبايعة. هذا هو ظاهر اللفظ (عندهم) لأجل أن يلزمونا به، ونحن لا نلتزم بهذا، وإنما نقول: إن المؤمنين بايعوا الرسول (ﷺ).  
 فإن قالوا: صرفتم الآية عن ظاهرها، فلماذا تشنعون علينا إذا صرفا الآيات عن ظاهرها، وأنتم تصرفون الآيات عن ظاهرها؟!



## قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب، أن يقال: هذه الآية تضمنت جملتين:  
**الجملة الأولى:** قوله (تعالى): ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ﴾ [الفتح: ١٠].

وقد أخذ السلف «أهل السنة» بظاهرها وحقيقةها، وهي صريحة في أن الصحابة رضي الله عنهم كانوا يبايعون النبي (ﷺ) نفسه كما في قوله (تعالى): ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ﴾ [الفتح: ١٨].

## الشرح

قوله (تعالى): ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ﴾، قوله: ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ﴾ [الفتح: ١٨]، فالمبايعة حقيقة و مباشرة للرسول (ﷺ)، وهذا أمر لا يُنكر.

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ولا يمكن لأحد أن يفهم من قوله (تعالى): ﴿إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ﴾ [الفتح: ١٠] أنهم يبايعون الله نفسه، ولا أن يدعى أن ذلك ظاهر اللفظ لمنافاته لأول الآية والواقع استحالته في حق الله (تعالى).

## الشرح

ذكرت ثلاثة تعليقات:

أولاً، أنه مناف لأول الآية، وهي قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ﴾، والبيعة واحدة وقعت للرسول، وليس لله (عز وجل).

ثانياً، لمنافاته للواقع؛ لأن الصحابة إنما يبايعون الرسول، ولم يفهم أحد أن الله (عز وجل) مدّ يده إليهم ليبايعهم.

ثالثاً، استحالته على الله (عز وجل)؛ لأننا لو قلنا: إنهم يبايعون الله حقيقة لزم أحد أمرين: إما أن يرتفعوا إلى الله كما قال (تعالى) في عيسى ﴿وَرَأَفِعُكَ إِلَيَّ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وإما أن الله (تعالى) يتزل إليهم، وكلا الأمرين مستحيل !!

وبهذا عُرف أنه ليس ظاهر الآية كما زعم هؤلاء، وكل هذه الآيات وأمثالها إنما يأتي بها هؤلاء لالزام أهل السنة والجماعة بأحد أمرين: إما أن يأولوا هذه النصوص، وإما أن يداهنو ويستكتوا عن هؤلاء الذين أولوا النصوص وصرفوها عن ظاهرها.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وإنما جعل الله (تعالى) مبايعة الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) مبايعة له؛ لأنَّه رسوله وقد بايع الصحابة على الجهاد في سبيل الله (تعالى)، ومباعدة الرسول على الجهاد في سبيل من أرسله مبايعة لمن أرسله؛ لأنَّه رسوله المبلغ عنه. كما أن طاعة الرسول طاعة لمن أرسله لقوله (تعالى): ﴿مَن يطِعُ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾ [ النساء : ٨٠ ].

### الشرح

لو أن ملكاً من الملوك أرسل أناساً إلى البلدان ليابعوا عنه، فإن هؤلاء الرسل الذين بايعوا أهل البلدان، إنما بايعوا لهذا الملك، والناس الذين بايعواهم إنما بايعوا الملك، فالمبايعة المباشرة لرسله، ولكن حقيقتها للملك.

فهؤلاء الذين بايعوا الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) صارت مبايعتهم مبايعة لله (عز وجل)؛ لأنَّ الله (سبحانه وتعالى) أمره أن يباععهم أو أقره على ذلك، فصارت مبايعتهم للرسول مبايعة لله (تعالى)، ولا تدل الآية (أبداً) على أنهم بايعوا الله مباشرة، لما سبق من الوجوه الثلاثة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

وفي إضافة مبaitهم الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) إلى الله (تعالى) من تشريف النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وتأييده وتوكيده هذه المبايعة وعظمها ورفع شأن المبائعين ما هو ظاهر لا يخفى على أحد.

### الشرح

في هذه الإضافة عدة فوائد:

أولاً، تشريف النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) ووجه ذلك أن الله جعل مبaitته (أي: مبايعة الرسول) مبايعة لله، فهو (عليه الصلاة والسلام) كالنائب عن الله (عز وجل)، وهذا لا شك أنه تشريف كإضافة العبودية الخاصة في مثل قوله (تعالى): ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ﴾ [الفرقان: ١].

ثانياً، توكيده المبايعة وعظمها؛ لأنها وقعت لله (عز وجل) ومعلوم أن المبايعة لله تقتضي توكيده الوفاء بها.

ثالثاً، رفع شأن المبائعين، وتشريف لهم.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

الجملة الثانية، قوله (تعالى): ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ﴾ [الفتح: ١٠]. وهذه أيضاً على ظاهرها وحقيقة، فإن يد الله (تعالى) فوق أيدي المبائعين؛ لأن يده من صفاته وهو سبحانه فوقهم على عرشه، فكانت يده فوق أيديهم. وهذا ظاهر اللفظ وحقيقة وهو لتأكيد كون مبaitة النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) مبايعة لله (عز وجل)،

ولا يلزم منها أن تكون يد الله جل وعلا مباشرة لأيديهم، ألا ترى أنه يقال: السماء فوقنا مع أنها مبادنة لنا بعيدة عنا. فيد الله (عز وجل) فوق أيدي المباعين لرسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) مع مبaitته (تعالى) خلقه وعلوه عليهم.

ولا يمكن لأحد أن يفهم أن المراد بقوله: ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ﴾ [الفتح: ١٠] يد النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، ولا أن يدعى أن ذلك ظاهر اللفظ؛ لأن الله (تعالى) أضاف اليد إلى نفسه، ووصفها بأنها فوق أيديهم. ويد النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) عند مبادنة الصحابة لم تكن فوق أيديهم، بل كان يبسطها إليهم، فيمسك بأيديهم كالمصافح لهم، فيده مع أيديهم لا فوق أيديهم.

## الشرح

احتج من يقول بوحدة الوجود أو بالاتحاد بقوله (تعالى): ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ﴾، فقالوا: الرسول هو: الله.

وبقوله: ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ﴾ قالوا: الذي فوق أيديهم هي يد الرسول، وحيثند يكون الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) هو الله (عز وجل). نسأل الله العفو والعافية.



قال المؤلف (رحمه الله)

المثال الخامس عشر:

قوله (تعالى) في الحديث القدسي: «يا ابن آدم، مرضت فلم تدعني». الحديث.

وهذا الحديث رواه مسلم في باب فضل عيادة المريض من كتاب البر والصلة والأداب رقم ٤٣ ص ١٩٩٠ ترتيب محمد فؤاد عبد الباقي<sup>(١)</sup>، رواه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إن الله (تعالى) يقول يوم القيمة: يا ابن آدم مرضت فلم تدعني، قال: يا رب! كيف أعودك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أن عبدي فلاناً مرض فلم تدعه، أما علمت أنك لو عدتني لوجدتني عندك، يا ابن آدم، استطعتموني فلم تطعموني، قال: يا رب! وكيف أطعمك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمت أنه استطعتم عبدي فلان فلم تطعمه، أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي، يا ابن آدم، استسقيني فلم تسقني، قال: يا رب! كيف أسقيك وأنت رب العالمين؟! قال: استسقاك عبدي فلان فلم تسقه، أما إنك لو سقيته وجدت ذلك عندي».

الشرح

قال أهل التعطيل: إن ظاهر هذا الحديث أن الله يمرض، وأنه يحتاج إلى الطعام والشراب، فهل أنت يا أهل السنة تقولون بهذا الظاهر؟!

الجواب: لا نقول إن هذا هو ظاهر الحديث، لكن أهل التعطيل يقولون: إن هذا هو ظاهر الحديث من أجل إلزامنا بالتأويل، ونحن نقول: هذا الحديث

(١) أخرجه مسلم رقم (٢٥٦٩)

فيه فوائد عظيمة:

**أولاً:** قوله (تعالى): «يا ابن آدم! مرضت فلم تعدني، قال: يا رب! كيف أعودك وأنت رب العالمين» ولم يقل العبد: كيف تمرض وأنت رب العالمين؟ وهذا من الأدب؛ لأن المرض ليس من شأن العائد، وإنما العائد شأنه العيادة، فلهذا قال: كيف أعودك وأنت رب العالمين؟ يعني: أنت لست بحاجة إلى فعلي هذا، فهو يدافع عن فعله هو، وعمّا يمكن أن يكون تقصيراً منه.

وكذلك قوله: «كيف أطعمك وأنت رب العالمين؟!، كيف أسيقك وأنت رب العالمين؟!» دافع فيه عن فعل نفسه.

وقد يقال: إنه عَدَلَ عن قوله: كيف تمرض؟ كيف تحتاج إلى الطعام؟ كيف تحتاج إلى الشراب؟ لأن هذا أمر معلوم أنه مستحيل على الله (عز وجل)، لكن العيادة والإطعام والسيق غير مستحيل، بالنسبة لفعل الفاعل، فلذا دافع عنه.

**ثانياً:** قوله (تعالى) في المرض: «لو عدته؛ لوجدتني عنده» وقوله في الإطعام: «ولو أطعنته؛ لوجدت ذلك عندي» وقوله في السيق: «لو سقيته؛ لوجدت ذلك عندي» فرق بينهم؛ لأن المريض يكون في حال ضعف وانكسار، والله (سبحانه وتعالى) عند المنكسرة قلوبهم والضعفاء؛ فلهذا كان الله (تعالى) عند المريض، وأما الطعام والشراب فإنهما إنفاق، والإنفاق يجده الإنسان عند الله (عز وجل)، قال (تعالى): ﴿مَثُلُ الَّذِينَ يُنفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سَنَبِلَةٍ مَائَةً حَبَّةً﴾ [البقرة: ٢٦١] ونعود إلى الرد على هؤلاء فنقول:



## قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب، أن السلف أخذوا بهذا الحديث ولم يصرفوه عن ظاهره بتحريف يتخطرون فيه بأهوائهم، وإنما فسروه بما فسره به المتكلم به.

فقوله (تعالى) في الحديث القدسي: «مرضت واستطعمتك واستستقيتك» بينه الله (تعالى) بنفسه حيث قال: «أما علمت أن عبدي فلان مرض، وأنه استطعمنك عبدي فلان. واستستقاك عبدي فلان».

وهو صريح في أن المراد به مرض عبد من عباد الله، واستطعام عبد من عباد الله، واستستقاء عبد من عباد الله، والذي فسره بذلك هو الله المتكلم به وهو أعلم ببراده<sup>(١)</sup>، فإذا فسرنا المرض المضاف إلى الله والاستطاع المضاف إليه والاستستقاء المضاف إليه، بمرض العبد واستطاعته واستستقايه لم يكن في ذلك صرف الكلام عن ظاهره؛ لأن ذلك تفسير المتكلم به فهو كما لو تكلم بهذا المعنى ابتداءً.

وإنما أضاف الله ذلك إلى نفسه أولاً للترغيب والمحث كقوله (تعالى): ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ﴾ [البقرة: ٢٤٥].

## الشرح

الذي يتصدق على الفقير، لا يفرض الله، لكن الله سماه إقراضًا له من باب الترغيب والمحث، وبيان أن هذا الإنفاق لابد أن يُثاب عليه كالمفرض لابد أن

(١) يقول شيخ الإسلام في «الندمورية»، ص(٥١).

وهذا صريح في أن الله سبحانه لم يفرض ولم يجمع ولكن مرض عبده، وجاء عبده فجعل جوعه جوعه ومرضه مفسراً ذلك بأنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي ولو عدته لوجدتني عنده، فلم يبق في الحديث لفظ يحتاج إلى تأويل.

يُوفى ماله .

وإذا قلنا: إن المراد بقوله: «مرضت» أي: مرض عبدي، و«استطعتمتك» أي: استطعكم عبدي، و«استسقيتك» أي: استسقاك عبدي، فلا نكون بذلك أولئنا الحديث؛ لأنَّه هكذا فسرَّه من تكلم به، فكأنما قاله ابتداءً.



وهذا الحديث من أكبر الحجج الدامغة لأهل التأويل الذين يحرفون نصوص الصفات عن ظاهرها بلا دليل من كتاب الله (تعالى) ولا من سنة رسوله (ﷺ)، وإنما يحرفونها بشبه باطلة هم فيها متناقضون مضطربون.

إذ لو كان المراد خلاف ظاهرها كما يقولون لبيته الله (تعالى) ورسوله، ولو كان ظاهرها ممتنعاً على الله كما زعموا لبيته الله ورسوله كما في هذا الحديث. ولو كان ظاهرها اللائق بالله ممتنعاً على الله لكان في الكتاب والسنة من وصف الله (تعالى) بما يمتنع عليه ما لا يحصى إلا بكلفة، وهذا من أكبر المحال.

هذا الحديث دليل دامغ وحججة ظاهرة على هؤلاء المحرفين لنصوص الكتاب والسنة في باب الصفات؛ لأنَّا نقول: لو كان المراد خلاف ظاهرها لبيته الله، كما بيته في هذا الحديث، فهذا الحديث لما كان مراده غير ظاهره بيته الله (عز وجل) ولو كان ظاهره ممتنعاً على الله (كما زعموا) لبيته الله ورسوله، كما في هذا الحديث.

**مثال:** قالوا: يمتنع أن يكون لله يد حقيقة.

نقول: لو كان هذا ممتنعاً لبيته الله؛ لثلا نعتقد فيه ما هو ممتنع، ولكن في الكتاب والسنة من وصف الله بما يمتنع عليه ما لا يحصى إلا بكلفة؛ لأنَّ الصفات التي في الكتاب والسنة كثيرة، فإذا قلنا: إنَّ ظاهرها ممتنع صار في الكتاب والسنة

ما يمتنع على الله شيء الكثير.

فتقول (مثلاً): الاستواء بالمعنى الحقيقي ممتنع، واليد بمعناها الحقيقي ممتنعة، والوجه ممتنع، والرضا ممتنع، وهكذا بقية الصفات.

إذن، في الكتاب والسنة من ذكر ما هو ممتنع على الله ونسب إليه كثير، وهذا بلا شك ظاهر البطلان، وكل من تأمله يعلم أنه باطل، ومن أبطل الباطل.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ولنكتف بهذا القدر من الأمثلة لتكون نبراساً لغيرها، وإن فالقاعدة عند أهل السنة والجماعة معروفة، وهي:  
«إجراء آيات الصفات وأحاديثها على ظاهرها من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل».

وقد تقدم الكلام على هذا مستوفى في قواعد نصوص الصفات. والحمد لله رب العالمين.

## الخاتمة



إذا قال قائل قد عرّفنا بطلان مذهب أهل التأويل في باب الصفات، ومن المعلوم أن الأشاعرة من أهل التأويل، لاكثر الصفات فكيف يكون مذهبهم باطلاً وقد قيل: إنهم يمثلون اليوم خمسة وتسعين بالمائة من المسلمين؟!

### الشرح

بعض الناس كتب كتاباً عن مذهب الأشاعرة ذكر فيه أنه من مذهب أهل السنة والجماعة، وأن أهل السنة والجماعة ينقسمون إلى قسمين: مفوضة ومؤولة؛ فالمفوضة الذين يقولون: الله أعلم بما أراد، ويُسكتون. والمؤولة هم الذين يحرفون النصوص، ومنهم الأشاعرة الذين يمثلون اليوم خمسة وتسعين بالمائة من المسلمين.

وهذا يعني أنه ما بقي على مذهب السلف (الآن) إلا خمسة بالمائة فقط، والباقيون كلهم أشاعرة!! وهذا الكلام (في الحقيقة) ليس ب صحيح، كما سيأتي (إن شاء الله تعالى).

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وكيف يكون باطلاً وقدوتهم في ذلك أبو الحسن الأشعري؟  
وكيف يكون باطلاً وفيهم فلان وفلان من العلماء المعروفين بالنصيحة لله ولكتابه ولرسوله ولآئمة المسلمين وعامتهم؟

## الشرح

وبهذا صارت الأسئلة ثلاثة:

**الأول:** كيف نقول: إن الأشاعرة مذهبهم باطل ، وهم يمثلون (الآن) خمسة وستعين بالمائة؟

**الثاني:** كيف نقول: إن مذهبهم باطل ، وقدوتهم أبو الحسن الأشعري؟

**الثالث:** كيف نقول : إن مذهبهم باطل ، وفيهم فلان وفلان من العلماء المعروفين بالصدق والإخلاص ، ونفع المسلمين ، كـ «النووي» (رحمه الله)؟

ولا شك أن الرجل عالم مخلص نفع الله بعلمه ، وما أكثر الذين يعتبرون قوله ، وينقلون عنه ، ويحتاجون به ، وهو جدير بذلك (رحمه الله) ولكنه مع هذا أخطأ في باب الصفات (رحمه الله وعفا عنه).

**قالوا:** كيف نقول: إن الأشاعرة مذهبهم باطل ، وفيهم مثل هذا الرجل؟

**والجواب:** أن الواجب أن نحتج بالحق على الرجل ، وليس بالرجل على الحق .



### قال المؤلف (رحمه الله)

قلنا، الجواب عن السؤال الأول، أننا لا نسلم أن تكون نسبة الأشاعرة بهذا القدر بالنسبة لسائر فرق المسلمين ، فإن هذه دعوى تحتاج إلى إثبات عن طريق الإحصاء الدقيق .

ثم لو سلمنا أنهم بهذا القدر أو أكثر فإنه لا يقتضي عصمتهم من الخطأ؛ لأن العصمة في إجماع المسلمين لا في الأكثر .

ثم نقول: إن إجماع المسلمين قد يثبت على خلاف ما كان عليه أهل التأويل، فإن السلف الصالح من صدر هذه الأمة "وهم الصحابة" الذين هم خير القرون والتابعون لهم بإحسان وأئمة الهدى من بعدهم كانوا مجتمعين على إثبات ما أثبته الله لنفسه أو أثبتته له رسوله من الأسماء والصفات، وإجراء النصوص على ظاهرها اللائق بالله (تعالى) من غير تحرير ولا تعطيل ولا تكليف ولا تمثيل.

وهم خير القرون بنص الرسول ﷺ، وإن جماعهم حجة ملزمة؛ لأنَّه مقتضى الكتاب والسنة، وقد سبق نقل الإجماع عنهم في القاعدة الرابعة من قواعد نصوص الصفات.

## الشرح

**الجواب عن هذا السؤال من ثلاثة أوجه:**

**أولاً، لا نسلم أن تكون نسبة الأشاعرة خمسة وسبعين بالمائة من المسلمين؛ وذلك لأنَّه لم تُجر إحصائية حتى نقول ذلك.**

**ثانياً، لو سلمنا (جدلاً) أنهم بهذا القدر في هذا الوقت المعاصر، فذلك لا يقتضي عصمتهم من الخطأ؛ لأن العصمة في الإجماع، أما قول الأكثر فقد يكون خطأ، ويكون قول الأقل هو الصواب كما في هذه المسألة.**

**ولا شك أن الأشاعرة، ولو كانوا خمسة وسبعين بالمائة، فإن قولهم ليس بصواب، وقول البقية هو الموفق لمذهب السلف.**

**ثالثاً، إذا كانوا (اليوم كما تزعمون) خمسة وسبعين بالمائة ، فإنهم في صدر سلف الأمة ليسوا بشيء؛ لأن سلف الأمة مجتمعون على خلاف مذهب الأشاعرة، وإن جماع السلف الصالح حجة ملزمة، فكان على الأشاعرة وغيرهم من خالفوا هذا المذهب أن يرجعوا إلى ما كان عليه الصحابة والتابعون ومن**

تبعهم بإحسان من أئمة الهدى.



### قال المؤلف (رحمه الله)

**والجواب عن السؤال الثاني:** أن أبي الحسن الأشعري وغيره من أئمة المسلمين لا يدعون لأنفسهم العصمة من الخطأ، بل لم ينالوا الإمامة في الدين إلا حين عرفوا قدر أنفسهم ونزلوها منزلتها وكان في قلوبهم من تعظيم الكتاب والسنة ما استحقوا به أن يكونوا أئمة، قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ﴾ [السجدة: ٢٤].

وقال عن إبراهيم: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أَمَّةً قَاتَلَ اللَّهَ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ \* شَاكِرًا لِأَنْعَمِهِ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [النحل: ١٢٠ - ١٢١].

ثم إن هؤلاء المتأخرین الذين يتسبون إليه لم يقتدوا به الاقتداء الذي ينبغي أن يكونوا عليه، وذلك أن أبي الحسن كان له مراحل ثلاثة في العقيدة.

### الشرح

حاصل هذا الوجه أن نقول: ليسوا من أهل السنة، وإن انتسبوا لأبي الحسن الأشعري؛ لأن أبي الحسن الأشعري، وغيره من الأئمة، لا يدعون لأنفسهم العصمة، وهم (أيضاً) ليسوا بمعصومين.

بل لو ادعى أحد العصمة لنفسه؛ لكان ادعاؤه العصمة هو أول خطأ أخطاء؛ لأنه لا يكون معصوماً من الخطأ (أبداً) إلا من عصمه الله تعالى من الرسل، أما غيرهم، فكلهم معرضون للخطأ.

نقول: حتى وإن كانوا أتباع أبي الحسن الأشعري، فلا مانع أن نقول: إنهم

مخطئون، وهو (أيضاً) مخطئ، وليس هو معصوماً، ولا يدعى العصمة فيما يقول، وما كان إماماً إلا حين عرف قدر نفسه، وصار متبعاً للكتاب والسنّة، ومن عرف قدر نفسه عرف الناس قدره، فإذا عرف الإنسان قدر نفسه، وأنه غير معصوم، وأنه كغيره من البشر يخطئ ويصيب؛ حيثما يُعرف الناس قدره.

ونقول (أيضاً)، هؤلاء الذين يدعون أنهم أتباع لأبي الحسن الأشعري، لم يتبعوهحقيقة الاتباع، ولا اتبعوه الاتباع الحسن؛ لأن أبو الحسن الأشعري كان له ثلاث مراحل في عمره: كان معتزلياً، ثم بين المعتزلة والسنّة، ثم صار سنّياً، وأتباعه اتبعوه في وسط أمره، ومقتضى الاتباع الحسن أن يتبعوه في آخر أمره؛ لأن هذا هو الذي استقر عليه.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

**المرحلة الأولى: مرحلة الاعتزال:**

اعتنق مذهب المعتزلة أربعين عاماً يقرره ويناظر عليه، ثم رجع عنه وصرح بتضليل المعتزلة وبالغ في الرد عليهم.

**المرحلة الثانية: مرحلة بين الاعتزال والحنف والسنّة المحضة.**

سلك فيها طريق أبي محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (ص ٤٧١) من المجلد السادس عشر من

(١) هو أبو محمد عبد الله بن سعيد بن كلابقطان البصري رئيس المتكلمين بالبصرة في زمانه صاحب التصانيف في الرد على المعتزلة وربما وافقهم أخذ عنه الكلام داود الظاهري ، وقيل إن الحارث المحاسبي أخذ علم النظر والجدل عنه أيضاً.

وكان الإمام أحمد أشد الناس على عبد الله بن سعيد وأصحابه.

انظر سير أعلام النبلاء (١/١٧٤) ولسان الميزان (٤/٢٩٤) وطبقات الشافعية (٢/٢٩٩)

«مجموع الفتاوى» لابن قاسم: «والأشعرى وأمثاله بربخ بين السلف والجهمية أخذوا من هؤلاء كلاماً صحيحاً ومن هؤلاء أصولاً عقلية ظنوها صحيحة وهي فاسدة». اهـ

### المرحلة الثالثة: مرحلة اعتناق مذهب أهل السنة والحديث.

مقتدياً بالإمام أحمد بن حنبل رحمة الله كما قرره في كتابه: «الإبانة عن أصول الديانة»<sup>(١)</sup> وهو من آخر كتبه أو آخرها.

قال في مقدمته: «جاءنا يعني النبي ﷺ بكتاب عزيز، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، جمع فيه علم الأولين، وأكمل به الفرائض والدين، فهو صراط الله المستقيم، وحبله المتين، من تمسك به نجا، ومن خالفه ضل وغوى وفي الجهل تردى، وحث الله في كتابه على التمسك بسنة رسوله ﷺ». فقال (عز وجل): «وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْتُمْ هُوَا» [الحشر: ٧].

(١) اختلف أهل العلم في رجوع الأشعري (رحمه الله) لمذهب أهل السنة هل كان رجوعاً كاملاً، أم كانت فيه بقايا كُلائية؟

\* فذهب ابن عساكر وغيره إلى أن رجوعه كان رجوعاً كاملاً واستدل بما قاله في الإبانة، ووصفه للإمام أحمد بالفضل والإمامية وأنه قائل بما يقول به أحمد مخالف لما يخالف قوله.

\* وذهب ابن حزم وشيخ الإسلام ابن تيمية وغيرهما إلى أن رجوعه لم يكن كاملاً بل بقيت فيه بقايا كُلائية.

يقول شيخ الإسلام: وأبو الحسن الأشعري لما رجع عن مذهب المعتزلة سلك طريقة ابن كلاب ومال إلى أهل السنة والحديث وانتسب إلى الإمام أحمد كما قد ذكر، ذلك في كتبه كلها كالإبانة والموجز والمقالات وغيرها وكان مختلفاً بأهل السنة والحديث كاختلاط المتكلم بهم «درء تعارض العقل والنقل» (١٦/٢).

فهو ينسبة إلى مقالة ابن كلاب ومع ذلك لا يغفل انتسابه للإمام أحمد ولا كتابه الإبانة. وسيأتي في التعليق التالي ما يؤيد كلام شيخ الإسلام (رحمه الله) وأن في الإبانة أقوالاً تخالف مذهب أهل السنة

وانظر ما كتبه الدكتور عبد الرحمن المحمود في كتابه القيم « موقف ابن تيمية من الأشاعرة» (٣٨٥/١).

إلى أن قال، فأمرهم بطاعة رسوله كما أمرهم بطاعته، ودعاهم إلى التمسك بسنة نبيه ﷺ كما أمرهم بالعمل بكتابه، فنبذ كثير من غلبت شقوته، واستحوذ عليهم الشيطان، سنن نبى الله ﷺ وراء ظهورهم، وعدلوا إلى أسلاف لهم قلدوهم بدینهم ودانوا بدیناتهم، وأبطلوا سنن رسول الله ﷺ ورفضوها وأنكروها وجحدوها افتراءً منهم على الله قد ضلوا وأضلوا، وما كانوا مهتدين.

ثم ذكر رحمة الله أصولاً من أصول المبتدةعة، وأشار إلى بطلانها ثم قال: "فإن قال قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة، والجهمية، والحرورية، والرافضة والمرجئة فعرفونا قولكم الذي به تقولون، وديانتكم التي بها تدينون؟"

**قيل له:** قولنا الذي نقول به وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا (عز وجل) وبسنة نبينا ﷺ، وما روی عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون، وبما كان يقول به أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل نصر الله وجهه ورفع درجته، وأجزل مشويته قائلون، ولمن خالف قوله مجانبون، لأنَّه الإمام الفاضل والرئيس الكامل" ثم أثني عليه بما أظهر الله على يده من الحق وذكر ثبوت الصفات، وسائل في القدر، والشفاعة، وبعض السمعيات، وقرر ذلك بالأدلة النقلية والعقلية.

والمتأخرون الذين يتسببون إليه أخذوا بالمرحلة الثانية من مراحل عقيدته، والتزموا طريق التأويل في عامة الصفات، ولم يثبتوا إلا الصفات السبع المذكورة في هذا البيت:

**هُنَّ عَلَيْمٌ قَدِيرٌ وَالْكَلَامُ لَهُ إِرَادَةٌ وَكَذَاكَ السَّمْعُ وَالْبَصَرُ**

على خلاف بينهم وبين أهل السنة في كيفية إثباتها.

## الشرح

الأشاعرة يثبتون هذه الصفات السبع، لكن لا يثبتونها كما يثبتها أهل السنة والجماعة.

**مثال:** الكلام عند هؤلاء هو المعنى القائم بالنفس، وليس بصوت مسموع وأحرف متابعة، بل عندهم أن الصوت المسموع صوت مخلوق، خلقه الله (عز وجل) تعبيراً عما في نفسه، وأن الحروف المتابعة كذلك مخلوقة، والكلام هو المعنى النفسي.

ونحن نقول لهم: هذا خطأ، ولا يمكن أن يسمى ما في النفس كلاماً، إلا مقيداً كما في قوله: ﴿وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذِّبُنَا اللَّهُ﴾ [المجادلة: ٨]، أما القول أو الكلام فإذا أطلق، فهو ما كان بحروف وأصوات مسموعة.



### قال المؤلف (رحمه الله)

ولما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية ما قيل في شأن الأشعرية (ص ٣٥٩) من المجلد السادس من مجموع الفتاوى لابن قاسم قال:

«ومرادهم الأشعرية الذين ينفون الصفات الخبرية، وأما من قال منهم بكتاب «الإبانة» الذي صنفه الأشعري في آخر عمره ولم يظهر مقالة تناقض ذلك فهذا يعد من أهل السنة»<sup>(١)</sup>.

(١) ومقصد شيخ الإسلام من قوله: وأما من قال منهم بكتاب الإبانة الذي صنفه الأشعري في آخر عمره ولم يظهر مقالة تناقض ذلك فهذا من أهل السنة أن من قال من الأشعرية بما في كتاب الإبانة فإنه يعد على مذهب أهل السنة في الصفات الخبرية وليس مطلقاً

وذلك أن متأخري الأشعرية أولوا الصفات الخبرية فوصفهم بعض علماء السنة بأنهم جهمية فقال شيخ الإسلام في أول كلامه: ومرادهم الأشعرية الذين ينفون الصفات الخبرية وأما من قال =

وقال قبل ذلك في (ص ٣١٠):

«أما الأشعرية فعكس هؤلاء وقولهم يستلزم التعطيل، وأنه لا داخل العالم ولا خارجه، وكلامه معنی واحد، ومعنى آية الكرسي وأية الدين، والتوراة، والإنجيل واحد، وهذا معلوم الفساد بالضرورة». اهـ

## الشرح

قولهم: «إنه لا داخل العالم، ولا خارجه» يستلزم التعطيل؛ لأنهم يقولون: إننا لا نقول: إن الله في مكان، وليس فوق الخلق بذاته، فيلزم من قولهم ذلك أنه لا داخل العالم، ولا خارجه، وهذا هو التعطيل المحسن.

ويقولون (كذلك): إن الكلام هو المعنى النفي، وهو معنی واحد، فيرون أن الأمر والنهي، والخبر، والاستفهام معناهم واحداً فقوله (تعالى): **﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾** [الإخلاص: ١]، هو قوله: **﴿وَلَا تَقْرِبُوا الزِّنَى﴾** [الإسراء: ٣٢] عندهم !!

ويقولون: إن التوراة والإنجيل والقرآن والزبور شيء واحد، ولكن إن **عُبر** عنه بالعربية؛ فهو: قرآن، وإن **عُبر** عنه بالعبرية؛ فهو: توراة، وإن **عُبر** عنه بالسريانية؛ فهو: إنجيل، وإن **عُبر** عنه بالداودية؛ فهو: زبور !!

= منهم بكتاب الإبانة ... إلخ .

والدليل على أن شيخ الإسلام يقصد بذلك الصفات الخبرية فقط .

**أولاً:** أن في الإبانة أقوالاً لا تتوافق مذهب أهل السنة مثل مسألة الاستطاعة، والقدرة .

**ثانياً:** أن شيخ الإسلام (رحمه الله) كرر في غير موضع من كتبه أن مذهب الأشعري في كلام الله تبع ابن كلاب وهذا أيضاً مخالف لمذهب أهل السنة .

وانظر «مجموع الفتاوى» (٦/٣٥٩)، (٨/٤٢٤) و«درء تعارض العقل والنقل» (٢/١٨)، وانظر « موقف ابن تيمية من الأشعار» (١/٣٩٦).

وهذا (كما قال شيء الإسلام) معلوم الفساد بالضرورة، ولا يمكن لأحد أبداً أن يقول: إن قوله (تعالى): ﴿وَأَقِمُوا الصَّلَاةَ﴾ [آل عمران: ٤٣]، هو قوله: ﴿وَلَا تَقْرِبُوا الزِّنَى﴾ [آل إسراء: ٣٢].

وهذا لا يقوله عاقل يتصور ما يقول، ولكن العقيدة إذا رسخت في القلب ( وإن كانت باطلة ) يعمى الإنسان عنها، فهؤلاء عموماً يقولون، ولو تأملوا أقل تأمل لعلموا أن ظاهر قولهم البطلان والفساد، ولا يمكن أن يقول به عاقل.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقال تلميذه ابن القيم في «النوينية» (ص ٣١٢) من شرح الهراس ط الإمام:  
**واعلم بأن طريقهم عكس الطريق** لمن له عينان  
 إلى أن قال:

|                            |                                 |
|----------------------------|---------------------------------|
| كون المقلد صاحب البرهان    | فاعجب لعميان البصائر أبصرروا    |
| هـ غيره ما بصر ولا برهان   | ورأوه بالتقليد أولئك من سوا     |
| معناهما عجباً لذوي الحرمان | وعملوا عن الوحيدين إذ لم يفهموا |

### الشرح

كل من له عينان بصيرتان في الحق يعلم أن طريق الأشاعرة مخالف للطريق المستقيم؛ ولذا سماهم ابن القيم: عميان البصائر، يعني: أنهم ( وإن كانت لهم عيون ) فإن بصائرهم عمي ، والعياذ بالله .

جعلوا المقلد هو: صاحب البرهان، وجعلوه أولئك من سواه، ولذلك فهم يتبعون مشايخهم وعلماءهم، ولا يبالون بالكتاب والسنة، وإنما يقولون: قال فلان، وقال فلان، ولا تكاد تجد دليلاً في كتبهم، اللهم إلا نادراً.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقال الشيخ محمد أمين الشنقيطي في تفسيره «أصوات البيان» (ص ٣١٩ جـ ٢) على تفسير آية استواء الله (تعالى) على عرشه التي في سورة الأعراف: «اعلم أنه غلط في هذا خلق لا يحصى كثرة من المؤمنين، فزعموا أن الظاهر المبادر السابق إلى الفهم من معنى الاستواء واليد مثلاً في الآيات القرآنية هو مشابهة صفات الحوادث وقالوا: يجب علينا أن نصرفه عن ظاهره إجماعاً».

### الشرح

هم جعلوا الاستواء واليد معناهما: استواء كاستواء الخلق، ويد كيد الخلق، وقالوا: هذا بالإجماع لا يكون، لا تكون يد الله كأيدينا، ولا استواوه كاستواهنا بالإجماع، فإذا علم أن هذا متنع بالإجماع، فيجب صرفه عن ظاهره!! انظر إلى هذا التمويه!! هل الإجماع على أن معنى اليد مماثلة المخلوقين، أم الإجماع على أن يد الله لا تماثل أيدي المخلوقين؟

**الجواب:** أن الإجماع على أن يد الله لا تماثل أيدي المخلوقين، ومادام هذا هو الإجماع فتكون يد الله المذكورة في القرآن لا تماثل أيدي المخلوقين.

وهم جعلوا من الإجماع على عدم المماثلة إجماع على أنه لا يراد بها اليد الحق، وأخطأوا في ذلك خطأ هظيماً.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

قال: ولا يخفى على أدنى عاقل أن حقيقة معنى هذا القول أن الله وصف نفسه في كتابه بما ظاهره المبادر منه السابق إلى الفهم الكفر بالله (تعالى) والقول فيه بما لا يليق به (جل وعلا).

### الشرح

إذا قلنا: إن هذا هو المبادر؛ لزم أن يكون الله قد وصف نفسه بما ظاهره

الكفر؛ لأن إثبات المماثلة لله، أو إثبات مماثلة الله للخلق: كفر، وغير لائق به.  
فعلى زعم هؤلاء نقول : إن القرآن (على زعمكم) مملوء بما هو ظاهر  
بالكفر، والنقص لله (عز وجل) كما مرّ علينا سابقاً.

\* \* \*

قال المؤلف (رحمه الله)

والنبي ﷺ الذي قيل له: «وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ  
إِلَيْهِمْ» [النحل: ٤٤].

لم يبين حرقاً واحداً من ذلك مع إجماع من يعتد به من العلماء على أنه لا يجوز في حقه تأخير البيان عن وقت الحاجة إليه، وأخرى في العقائد لاسيما ما ظاهره المتبادر منه الكفر والضلال المبين حتى جاء هؤلاء الجهلة من المتأخرین فزعموا أن الله أطلق فزعموا أن الله أطلق على نفسه الوصف بما ظاهره المتبادر منه لا يليق والنبي ﷺ كتم أن ذلك على الظاهر المتبادر كفر وضلال يجب صرف اللفظ، عنه، وكل هذا من تلقاء أنفسهم من غير اعتماد على كتاب أو سنة، سبحانك هذا بهتان عظيم! ولا يخفى أن هذا القول من أكبر الضلال ومن أعظم الافتراء على الله جل وعلا ورسوله ﷺ.

والحق الذي لا يشك فيه أدنى عاقل أن كل وصف وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ السَّلَامُ) فالظاهر المبادر منه السابق إلى فهم من في قلبه شيء من الإيمان هو التنزية التام عن مشابهة شيء من صفات الحوادث.

قال: «وهل ينكر عاقل أن السابق إلى الفهم المبادر لكل عاقل هو منافاة الخالق للمخلوق في ذاته وجميع صفاتيه؟ والله لا ينكر ذلك إلا مكابر.

والجاهل المفتري الذي يزعم أن ظاهر آيات الصفات لا يليق بالله، لأنه كفر وتشبيه، إنما جر إليه ذلك تنجيس قلبه بقدره التشبيه بين الخالق والمخلوق، فأداء شؤم التشبيه إلى نفي صفات الله جل وعلا وعدم الإيمان بها مع أنه (جل وعلا) هو الذي وصف بها نفسه، فكان هذا الجاهل مشبهاً أولاً، ومعطلاً ثانياً،

فارتكب ما لا يليق بالله ابتداءً وانتهاءً.

ولو كان قلبه عارفاً بالله كما ينبغي، معظمًا لله كما ينبغي، ظاهراً من أقدار التشبيه لكان المبادر عنده السابق إلى فهمه أن وصف الله (تعالى) بالغ من الكمال والجلال ما يقطع أوهام علائق المشابهة بينه وبين صفات المخلوقين، فيكون قلبه مستعداً للإيمان بصفات الكمال والجلال الشابة لله في القرآن الكريم والسنة الصحيحة، مع التزية التام عن مشابهة صفات الخلق على نحو قوله: «**لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ**» [الشورى: ١١] اهـ. كلامه (رحمه الله).

## الشرح

هذا الكلام قوي جداً بالنسبة لهؤلاء المحرفين، حيث قال: إن قلوبهم متنجسة بقدر التشبيه؛ لأنهم قالوا: إن إثبات هذه النصوص على ظاهرها يستلزم التشبيه والتّمثيل، فيجب حيّتِنَهُ صرفاً عن ظاهرها؛ لامتناع التّمثيل في حق الله (إجماعاً).

الذى يسمع مثل هذا الكلام يحيى رأسه تعظيمًا لهذا القول، لكنه في الحقيقة تقويه؛ لأننا نقول لهم: نحن معكم أن العلماء أجمعوا على أن الله لا مثيل له، وأنه لا يجوز إثبات الماثلة له في صفاتة، ولكن أثبتوا ما أثبت الله لنفسه بغير تمثيل، قولوا: الله يد بغير تمثيل، ووجه بغير تمثيل، وعين بغير تمثيل حتى يكون الاستدلال صحيحًا، أما أن تنفوا الحقائق بشبهة؛ فهذا لا يُسلم لكم.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والأشعري أبو الحسن رحمه الله كان في آخر عمره على مذهب أهل السنة والحديث، وهو إثبات ما أثبته الله (تعالى) لنفسه في كتابه، أو على لسان رسوله (صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ) من غير تحرير، ولا تعطيل، ولا تكييف ولا تمثيل. ومذهب الإنسان ما

قاله أخيراً إذا صرخ بحصر قوله فيه كما هي الحال في أبي الحسن كما يعلم من كلامه في «الإبانة».

## الشرح

مذهب الإنسان هو ما قاله (أخيراً) إذا صرخ بحصر قوله فيه، أما إذا لم يصرخ، فهذا يقال عنه قولان.

يعني: إذا قال المجتهد قولين، فالصحيح أن كلا القولين مذهب له، إلا إذا صرخ بالرجوع عن الأول؛ فيكون الأول ليس مذهبًا له، وإذا حصر قوله في الثاني فيكون الأول ليس قولا له؛ لأن الحصر إثبات الحكم في المتبع ونفيه عمما سواه.

وقد حصر أبو الحسن الأشعري قوله في كتابه «الإبانة» فقال: «إذا قال قائل: قد أنكرتم قول المعتزلة والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة، فعرّفونا قولكم الذي به تقولون، وديانتكم التي بها تدينون؟

قيل له: قولنا الذي نقول به، وديانتنا التي ندين بها: التمسك بكتاب ربنا (عز وجل) وبيته نبينا ﷺ، وما روي عن الصحابة والتابعين، وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون» إلى آخر ما قال رحمه الله.

فهذا دليل واضح على أن مذهبه ما قاله أخيراً في هذا الكتاب، فكان على أتباعه أن يتبعوا ما قاله أخيراً، إذا كانوا صادقين في انتسابهم إلى مذهبة وانتمائهم إليه.

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

وعلى هذا ف تمام تقليده اتباع ما كان عليه أخيراً وهو التزام مذهب أهل الحديث والسنّة؛ لأن المذهب الصحيح الواجب الاتّباع الذي التزم به أبو الحسن نفسه.

## الشرح

الأشاعرة لم يقرروا بما كان عليه أبو الحسن أخيراً؛ لأنهم لو أقرروا له لكان حجة عليهم<sup>(١)</sup>.

لكن، أثبته غيرهم من الأئمة كشيخ الإسلام ابن تيمية وغيرهم، وهم أوثق من هؤلاء وأجل، والمعلوم أن كل إنسان، ينفي ويقبح فيما يكون حجة عليه.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والجواب عن السؤال الثالث من وجهين:

**الأول:** أن الحق لا يوزن بالرجال، وإنما يوزن الرجال بالحق.

هذا هو الميزان الصحيح وإن كان لمقام الرجال ومراتبهم أثر في قبول أقوالهم كما نقبل خبر العدل وتتوقف في خبر الفاسق، لكن ليس هذا هو الميزان في كل حال، فإن الإنسان بشر يفوته من كمال العلم وقوة الفهم ما يفوته، فقد يكون الرجل ديناً وذا خلق ولكن يكون ناقص العلم أو ضعيف الفهم، فيفوته من الصواب بقدر ما حصل له من النقص والضعف، أو يكون قد نشا على طريق معين أو مذهب معين لا يكاد يعرف غيره فيظن أن الصواب منحصر فيه ونحو ذلك.

\* \* \*

---

(١) نعم! لا يقول الأشاعرة برجوع أبي الحسن الأشعري (رحمه الله) إلى مذهب أهل السنة إنما يقولون: إن الأشعري (رحمه الله) بعد تحوله من مذهب الاعتزاز ظل على طور واحد تابع فيه ابن كلاب لكن كانت له آراء مستقلة توسط فيها بين المعتزلة والمشبهة نشا عنها ما يسمى بالمذهب الأشعري. أما كتاب الإبارة فإما أن يتغافلوا عنه أو يقولوا بإثباته لكنهم يفسرون ما فيه من الإثبات بأن ذلك جاء على طريقة «التفويض» وأن هذا لا يتعارض مع القول بتأويل بعض الصفات. لذا يقول الحافظ ابن حجر رحمه الله - في ترجمته عبد الله بن سعيد بن كلاب - وعلى طريقة مشى الأشعري وفي كتابه الإبارة «السان الميزان» (٤/٢٩٤). وانظر موقف ابن تيمية من الأشاعرة (١/٣٧٧).

## الشرح

هذه الجملة مفيدة جداً في الميزان، وهي: «أن الحق لا يُوزن بالرجال» يعني: أننا لا نستدل على هذا القول بأنه صواب أو صحيح من أجل أن فلاناً قاله؛ لأن فلاناً قد يخطئ بلا شك، لكننا نزن الرجال بالحق، أي: أننا إذا عرفنا أن هذا الرجل حريص على الحق، ومتبع له ارتفع قدر هذا الرجل عندنا، وصار له ميزان، فالرجال يوزنون بالحق، ولا يُوزن بهم الحق؛ لأنهم تابعون للحق، والحق ليس تابعاً لهم.

ولكن هذا الكلام على إطلاقه قد يُشكل على البعض، فإننا إذا رأينا رجلاً عالماً ذا دين، قوياً في علمه، فإن لكلامه عندنا وزناً أكثر من أن يقوله رجل آخر دونه في العلم والدين، ولهذا نقبل خبر العدل، ونتوقف في خبر الفاسق، فوزنا الخبر بالرجال.

نقول: خبر العدل مقبول، وخبر الفاسق متوقف فيه، وليس مردوداً، قال تعالى: ﴿إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَأٍ فَبَيِّنُوا﴾ [الحجرات: ٦]، ولم يقل: فردوه، وأما العدل فنقبل منه.

إذن، صار للرجال اعتبار، ولكن هذا ليس على سبيل الإطلاق، فالنبي على سبيل الإطلاق ليس ب صحيح، والإثبات على سبيل الإطلاق ليس ب صحيح. ولهذا استدركنا فقلنا: «هذا هو الميزان الصحيح، وإن كان لمقام الرجال ومراتبهم أثرٌ في قبول أقوالهم كما نقبل خبر العدل، ونتوقف في خبر الفاسق، لكن ليس هذا هو الميزان في كل حال...» إلى آخره.

ولو فرضنا أن أبا الحسن الأشعري كان مذهبـه هو مذهبـ الأشاعرة المتأخرـين، فإن هذا لا يلزم أن يكون هو الصواب (بناءً على القاعدة السابقة) فإن الرجل قد يكون ديناً وذا خلق، ولكنه يكون ناقصـ العلم أو ضعيفـ الفهم؛

فيفوته من الصواب بقدر ما حصل له من النقص والضعف، أو يكون قد نشأ على طريق معين أو مذهب معين لا يكاد يعرف غيره، فيظن أن الصواب منحصر فيه، أو نحو ذلك.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

**الثاني:** أَنَا إِذَا قَابَلْنَا الرِّجَالَ الَّذِينَ عَلَى طَرِيقِ الْأَشْعَرَةِ بِالرِّجَالِ الَّذِينَ هُم عَلَى طَرِيقِ السَّلْفِ وَجَدْنَا فِي هَذِهِ الطَّرِيقِ مِنْهُمْ أَجْلًا وَأَعْظَمًا وَأَهْدَى وَأَقْوَمَ مِنَ الَّذِينَ عَلَى طَرِيقِ الْأَشْعَرَةِ، فَالْأَئمَّةُ الْأَرْبَعَةُ أَصْحَابُ الْمَذاهِبِ الْمُتَبَوِّعَةِ لَيْسُوا عَلَى طَرِيقِ الْأَشْعَرَةِ.

وإذا ارتقيت إلى من فوقهم من التابعين لم تجدتهم على طريق الأشاعرة .  
وإذا علوت إلى عصر الصحابة والخلفاء الأربعة الراشدين لم تجد فيهم من هذا حذوا الأشاعرة في أسماء الله (تعالى) وصفاته وغيرهما مما خرج به الأشاعرة عن طريق السلف .

### الشرح

قال الأشاعرة: معنا فلان، وفلان، وفلان .

**قلنا لهم:** معنا الأئمة الأربعة، فهل في متبعيكم من هو مثل الأئمة الأربعة؟

**الجواب:** لا، ولا يستطيعون أن يقولوا: في متبعينا من هم مثل الأئمة الأربعة، أو خير منهم، ولو قالوا ذلك؛ لكذبهم الناس، فالإمامية في الدين تعرف بكثرة الأتباع، فأين لواحدٍ من أئمة الأشاعرة من الأتباع ما كان لهؤلاء الأئمة الأربعة، وجمهور المسلمين على طريقتهم .

ثم نرتقي فوق هؤلاء فنقول: كل التابعين ليس فيهم أحد على مذهب الأشاعرة، فهل أحد يدعي أن في متبوعه من هو أفضل من التابعين على سبيل العموم لا على سبيل الأفراد؟!

الجواب: لا.

ثم نرتقي فوق هؤلاء إلى الصحابة والخلفاء الراشدين، فلو وزن جميع متبوعيكم (وأنتم معهم) بأبي بكر (رضي الله عنه) لرجح بهم أبو بكر ألف مرة، فهل في متبوعيكم من يكون مثل هؤلاء؟

الجواب: لا.

فتبيين (الآن) أننا لو قابلنا الرجال بالرجال؛ لوجدنا رجالنا أعظم بكثير من رجالهم، لا الذين في طبقتهم، ولا الذين أعلى من طبقتهم، ولا الطبقة العليا وهم الصحابة والخلفاء الراشدون، فقولهم على كل تقدير لا يمكن رجحانه، بل ولا مساواته بمذهب السلف بأي حال من الأحوال. والحمد لله.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ونحن لا ننكر أن لبعض العلماء المتسبين إلى الأشعري قدم صدق في الإسلام والذب عنه، والعناية بكتاب الله (تعالى) وبسنة رسوله (صلوات الله عليه وآله وسلامه) رواية ودرائية، والحرص على نفع المسلمين وهدايتهم، ولكن هذا لا يستلزم عصمتهم من الخطأ فيما أخطئوا فيه، ولا قبول قولهم في كل ما قالوه، ولا يمنع من بيان خطئهم ورد ما في ذلك من بيان الحق وهداية الخلق<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) يقول شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه، درء تعارض العقل والنقل، (١٠٢/٢) من صفاتهم.

ثم إنه ما من هؤلاء - أي الأشاعرة - إلا من له في الإسلام مسامع مشكورة وحسنات ومبرورة قوله في الرد على كثير من أهل الإلحاد والبدع والانتصار لكثير من أهل السنة والذين ما لا يخفى =

## الشرح

نحن لا ننكر أن بعض العلماء المسلمين الأشعريين قدم صدق في الإسلام في الذب عن كتاب الله وسنة رسوله، والعنابة بهما وغير ذلك. ولكن هذا لا يمنع أن نقول إذا أخطأوا أنهم أخطأوا، ولا يلزم أن يكون كل ما قالوه صواباً.

### قال المؤلف (رحمه الله)

ولا ننكر أيضاً أن لبعضهم قصداً حسناً فيما ذهب إليه وخفي عليه الحق فيه، ولكن لا يكفي لقبول القول حسن قصد قائله، بل لابد أن يكون موافقاً لشريعة الله (عز وجل) فإن كان مخالفًا لها وجب رده على قائله كائناً من كان؛ لقول النبي ﷺ: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد»<sup>(١)</sup>.

= على من عرف أحوالهم وتكلم فيهم وتعلم وصدق وعدل وانصاف. لكن لما التبس عليهم هذا الأصل المأمور ابتداء عن المعتزلة وهم فضلاء عقلاً احتاجوا إلى طرده والتزام لوازمه فلزمتهم بسبب ذلك من الأقوال ما أنكره المسلمون من أهل العلم والدين وصار الناس بسبب ذلك منهم من يعظمهم لما لهم من المحسن والفضائل ومنهم من يذمهم لما وقع في كلامهم من البدع والباطل وخيال الأمور أو سلطتها. وهذا ليس مخصوصاً بهؤلاء بل مثل هذا وقع لطوانف من أهل العلم والدين والله تعالى يتقبل من جميع عباده المؤمنين الحسنات ويتجاوز لهم عن السيئات.  
 «ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا للإيمان ولا تجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا ربنا إنك رءوف رحيم». ولا ريب أن من اجتهد في طلب الحق والدين من جهة الرسول ﷺ وأنخطا في بعض ذلك فالله يغفر له خطأه تحقيقاً للدعاء الذي استجابه الله لنبيه وللمؤمنين حيث قالوا: «ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا».

(١) أخرجه مسلم (١٧١٨) من حديث عائشة (رضي الله عنها).

## الشرح

ولا ننكر (أيضاً) أن هؤلاء لهم قدم صدق في العناية بكتاب الله وسنة رسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، ولا ننكر (أيضاً) أن لهم قصدًا حسنًا فيما ذهبوا إليه من تأويل آيات الصفات.

**فمثلاً:** إذا قالوا في قوله (تعالى): «وَجَاءَ رَبُّكَ» [الفجر: ٢٢]: جاء أمر ربك، تزييه الله (عز وجل) عن مماثلة المخلوقين (كما زعموا) فهذا حُسن قصد منهم، فهم ما قصدوا في قولهم: «وَجَاءَ أَمْرَ رَبِّكَ» تحريف الكتاب والسنة، وإنما قصدوا قصدًا حسنًا، وهو تزييه الله (تعالى) عن مماثلة المخلوقين.

لكن، هل يبرر لنا قصد الإنسان الحسن إذا خالف قوله الحق أن نقول بقوله أو أن نُصوّب قوله؟

**الجواب:** لا يلزم؛ لأن قوله الخطأ مردود عليه حتى ولو كان حسن القصد، لقول الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد» وفي لفظ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ثم إن كان قائله معروفاً بالنصيحة والصدق في طلب الحق اعتذر عنه في هذه المخالفة وإلا عومنا بما يستحقه بسوء قصده ومخالفته.

## الشرح

إذا كان هذا القائل الذي خرج عن الصواب معروفاً بالنصيحة والصدق في طلب الحق، فإننا نعتذر عنه، ولا نكرره على ما قال، ولا نبغضه بل نقول:

(١) أخرجه البخاري (٢٦٩٧) بهذا اللفظ ومسلم (١٧١٨) من حديث عائشة (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

هذا بشر يجوز عليه ما يجوز على البشر من الخطأ، ونسأل الله له العفو والمغفرة.

وأما إذا كان غير معروف بالنصيحة، بل هو داعية إلى البدعة مصرع عليها، لا يقبل نصيحة من ناصح، فإننا نعامله بما يستحق؛ لأن هذا لرجل تبين لنا فيه أمران وهما المخالفة وسوء القصد، وإذا كان لنا سلطة فإننا نردعه بالقوة السلطانية عن أن يمضي في بدعته، أما إذا لم يكن لنا سلطة فنبين باللسان والقلم أن هذا خطأ مجانب للصواب.

**فإذا قال قائل:** بماذا نستدل على سوء القصد، وهو في الواقع عمل قلبي لا يطلع عليه أحد؟

**الجواب:** بالقرائن.

**مثال ذلك:** أن نعرف هذا الرجل رقيق الدين، وليس محافظاً على الصلوات ولا كثير الصدقات ولا محباً لأهل الخير، ولا علمنا أنه قام يوماً من الأيام ينصر الحق أو يتكلم به؛ فهذه القرائن براهن على أنه سيء القصد، وللهذا قال الله (تعالى): «**وَلَوْ نَشِاءُ لَأَرِينَاكُمْ فَلَعْرَفْتُمُ بِسِيمَاهُمْ**» [محمد: ٣٠] يعني: جعلنا لهم سمة وعلامة واضحة «**وَلَتَعْرِفُنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ**» [محمد: ٣٠] فالمنافق لا يقوم في يوم من الأيام بنصر الحق بل يتستر، وغاية ما عنده أنه يدافع هجوم الناس عليه فقط، أما أن يقوم بنصر الحق ودحض الباطل، فهذا لا يمكن، ولذلك فإننا نعرف سوء قصده بقرائن عمله، وإلا فإننا لم ننقب (ولا يحل لنا أن ننقب) عن قلوب الناس، لكن الله (تعالى) جعل لكل شيء قدره، وعلى كل شيء دليله.

\* \* \*

**قال المؤلف (رحمه الله)**

فإن قال قائل: هل تكفرون أهل التأويل أو تفسقونهم؟

**الشرح**

هذه المسألة مهمة جداً قد تعادل كثيراً من مسائل هذا الكتاب، وهي مسألة التكفير والتفسيق التي فسدت بها الأمور، فما خرج الخوارج إلا بتكفيرون المسلمين واستحلال دمائهم ، وكذلك ما حصلت الدعاوى بين الناس إلا بتفسيق بعضهم بعضاً إذا خالفوا في أمر من الأمور .

فهذا المسألة يجب على طالب العلم أن يعتني بها وأن يتقي الله (عز وجل) فيها، فلا يُقدم على تكفيير أحد بدون بينة، ولا يُحجم عن تكفيير أحد مع وجود البينة؛ لأن من الناس (أيضاً) من يتهاون في التكفيير، ولا يكفر من قامت الأدلة على تكفيরه، كمسألة ترك الصلاة (مثلاً)، فإن بعض الناس يتهاون في هذا الأمر، ولا يعطي النصوص حقها من التأويل والجمع بين أطراها، والنظر نظرة عميقاً، فتجده يستغرب أن يُقال لشخص يقول: أشهد أن لا إله إلا الله

محمدًا رسول الله (ﷺ)، ولكن لا يصلني، يستغرب أن نقول عنه: إنه كافر، فلا يكفره، وهذا خطأ وإحجام وجبن، فالواجب الإقدام في موضع الإقدام، والإحجام في موضع الإحجام، فلا نتهور فنطلق الكفر على من لم يكفره الله ورسوله، ولا نتهور فنمنع الكفر عن كفره الله ورسوله.

\* \* \*

**قال المؤلف (رحمه الله)**

قلنا: الحكم بالتكفير والتفسيق ليس إلينا بل هو إلى الله (تعالى) ورسوله (ﷺ)، فهو من الأحكام الشرعية التي مردها إلى الكتاب والسنة، فيجب التثبت فيه غاية التثبت، فلا يكفر ولا يفسق إلا من دل الكتاب والسنة على كفره أو فسقه .

## الشرح

التكفير والتفسيق والتعديل والتأمين (يعني: جعل الإنسان مؤمناً) كالتحليل والتحريم والإيجاب، فكما أن التحليل والتحريم والإيجاب نرجع فيه إلى الله ورسوله، فكذلك التكفير والتفسيق والتعديل والتأمين نرجع فيه إلى الله ورسوله، فلا نقول: هذا كافر، إلا إذا علمنا أنه كافر، وإنما الأصل هو الإسلام حتى يقوم دليل على الكفر، فيجب أن تقام عليه الحجة، فإن رجع وإنما معناه بالقوة، وقد ينشأ الإنسان على مذهب معين يعتقد أنه الحق، ولنفرض أنه على مذهب الرافضة، فهذا لا نجزم بسوء قصده إلا إذا دعوناه وبيننا له الحق، وقال: لا أرجع **﴿إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ﴾** [الزخرف: ٢٢]. فهنا نعرف أنه ليس قصده الحق.

واعلم أن الإنسان إذا كفر أحداً وليس بكافر، فإنه يعود لهذا الوصف إليه، ومعنى يعود إليه: أنه قد **يُستلى** فيرتد عن الإسلام إلا أن يتوب، وليس المعنى أن الإنسان إذا كفر أحداً كفر في الحال؛ لأن هذا ليس بكفر، فقول الرجل لسلم: يا كافر، هذا لا يخرجه من الإسلام، ولكن قول الرسول **(ص)** «إلا عاد إليه أو حار عليه»<sup>(١)</sup>، معناه: أنه يكون سبباً لأن يرتد عن الإسلام، وليس معناه أنه

(١) أخرجه مسلم (٦١) من حديث أبي ذر أنه سمع رسول **(ص)** يقول: «ليس من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلم إلا كفر ومن ادعى ما ليس له فليس من دعا رجلاً بالكفر أو قال أو قال عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه» وفي الباب عن ابن عمر **(رض)** وسيأتي تخريره إن شاء الله تعالى.

**قال الإمام النووي في شرح مسلم، (٢٧٧/١)**

قوله **(ص)**: «إذا كفر الرجل أخاه فقد باه أهدهما»، وفي الرواية الأخرى أياها رجل قال لأخيه كافر فقد باه بها أهدهما إن كان كما قال وإنما رجعت عليه، وفي الرواية الأخرى ليس من رجل ادعى لغير أبيه وهو يعلم إلا كفر ومن ادعى ما ليس له فليس من دعا رجلاً بالكفر إلا حار عليه».

هذا الحديث مما عده بعض العلماء من المشكلات من حيث إن ظاهره غير مراد وذلك أن مذهب أهل الحق أنه لا يكفر المسلم بالمعاصي كالقتل والزنا وكذا قوله لأخيه كافر من غير اعتقاد بطلان دين الإسلام.

بهذا التكبير صار كافراً، فالإنسان على خطر إذا كفر مسلماً لم يُكفره الله ورسوله أن يعود إليه هذا التكبير، فيكفر هو في المستقبل.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

والاصل في المسلم الظاهر العدالة بقاء إسلامه وبقاء عدالته حتى يتحقق زوال ذلك عنه بمقتضى الدليل الشرعي. ولا يجوز التساهل في تكفيه أو تفسيقه؛ لأن في ذلك محذورين عظيمين:

أحدهما: افتاء الكذب على الله (تعالى) في الحكم، وعلى المحكوم عليه في الوصف الذي نبه به.

### الشرح

إذا حكمنا بکفر شخص لم یقم الدليل على تکفیره، فهذا افتاء على الله (عز وجل)، حيث حکمنا بأن هذا کافر، والله (سبحانه وتعالى) لم یکفره، فهو كما لو حکمنا بأن هذا حلال والله لم یحله، أو هذا حرام والله لم یحرمه.

كما أن فيه افتاء على المحکوم عليه واعتداء عليه وظلمًا له حيث وصفناه بأنه کافر، ومقتضى هذا الوصف أنه لو مات لا يحل لنا أن نصلی عليه، ولا

= وإذا عرف ما ذكرناه فقيل في تأويل الحديث أوجه:

**أحدها:** أنه محمول على المستحل لذلك، وهذا يکفر فعلن هذا معنى باه بها أي: بكلمة الكفر، وكذا حار عليه، وهو معنى رجعت عليه، أي رجع عليه الكفر فباء وحار ورجع معنى واحد.

**والوجه الثاني:** معناه رجعت عليه نقیصته لأخيه ومعصية تکفیره.

**والثالث:** أنه محمول على الخوارج المکفرين للمؤمنين، وهذا الوجه نقله القاضي عياض (رحمه الله) عن الإمام مالك بن أنس، وهو ضعيف؛ لأن المذهب الصحيح المختار الذي قاله الأکثرون والمحققون أن الخوارج لا يکفرون كسائر أهل البدع.

**والوجه الرابع:** معناه أن ذلك يؤول به إلى الكفر، وذلك أن العاصي كما قالوا بريد الكفر ويختلف على المکثر منها أن يكون عاقبة شؤمها المصير إلى الكفر، ويريد هذا الوجه ما جاء في روایة لأبي عوانة الإسپرائي في كتابه المخرج على صحيح مسلم فإن كان كما قال، وإلا فقد باه بالکفر وفي روایة إذا قال لأخيه: يا کافر، وجوب الكفر على أحدهما.

**والوجه الخامس:** معناه فقد رجع عليه تکفیره وليس الراجح حقيقة الكفر، بل التکفير لكونه جعل أخاه المؤمن کافراً فکأنه کفر نفسه، إما لأنه کفر من هو مثله، وإما لأنه کفر من لا یکفره إلا کافر یعتقد بطلان دین الإسلام ، والله أعلم.

يحل لنا أن ندعوا له بالرحمة، ولو كان من أقاربنا الذين نرثهم لم يحل لنا ميراثه، فهذا مقتضى إطلاق هذا الوصف عليه.

فهذه المسألة خطيرة جداً، وكثير من الناس اليوم من ينتسبون إلى الدين والى الغيرة على دين الله (عز وجل) تجدهم يكفرون من لم يكفره الله ورسوله، بل مع الأسف صار بعض الناس يخوضون في ولادة أمورهم، ويحاولون أن يطلقوا عليهم الكفر لمجرد أنهم فعلوا شيئاً يعتقد هؤلاء أنه حرام، وقد يكون من المسائل الخلافية، وقد يكون هذا الحاكم معدوراً بجهله؛ لأن الحاكم يجالسه صاحب الخير، ويجالسه صاحب الشر، ولكل حاكم بطانتان: بطانة خير وبطانة شر، فبعض الحكام يأتيه أهل الخير فيقولون له: هذا حرام، ولا يجوز لك أن تفعله، ويأتيه آخرون فيقولون له: هذا حلال ولن تفعله.

#### ولنضرب على ذلك مثلاً:

نحن لا نشك في أن البنوك واقعة في الربا، الذي لعن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ) أكله، وموكله، وشاهديه، وكاتبه، وأنه يجب إغلاقها واستبدال هذه المعاملات بمعاملات حلال؛ حتى يقوم (أولاً) ديننا، ثم اقتصادنا (ثانياً)، ولا شك أن أكمل اقتصاد، وأتم اقتصاد، وأنفع اقتصاد للعباد هو أن نسير على الخطة التي رسمها لنا الله ورسوله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ)، وأن من زعم أن هناك خطة تخالف ذلك، وهي التي يقوم بها الاقتصاد، فقد توهם توهماً عظيماً، وضل ضلالاً مبيناً؛ لأنه لا يصلح العباد إلا ما شرع لهم ربهم (عز وجل) وأن كل ما خالف شرع الله فهو مفسدة، وإن توهם الواهم أن فيه مصلحة، وربما يكون الأمر واضحاً عند كثير من الناس، فيأتي رجل ويقول للحكام: هذا ليس من الربا، بل هذا من تمام الاقتصاد، ولا يمكن أن يقوم اقتصاد إلا به، ولا يمكن للأمة حياة إلا باقتصاد، وهذا ليس بحرام.

ويقول آخر: هذا ليس بذهب ولا فضة، والنصل إنما جاء بالذهب والفضة، وهذا قرطاس من جنس الفلوس، والفلوس قال العلماء عنها: إنها عروض ولا يجري فيها الربا كما نصَّ على ذلك فقهاء الحنابلة، فقالوا: إن الفلوس عروض مطلقاً؛ لأن الفلوس أثمان من غير الذهب والفضة، ومعنى عروض مطلقاً: أنه

لا يجري فيها الربا، وأنه لا زكاة فيها، حتى يريد بها الإنسان التجارة، هذا وجه.

**الوجه الثاني:** الربا المحرم هو: الربا الذي كان عليه أهل الجاهلية، بحيث إذا انتهت الأجل قال الدائن للمدين: إما أن تُرْبِيَ، وإما أن تقضيَ، وهذا هو الربا المنهي عنه في قوله (تعالى): ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً﴾ [آل عمران: ١٣٠].

فإذا قُدِّمَ هذا البحث إلى الحاكم، وقيل للحاكم: اطمئنْ هذا كلام الفقهاء، وهذا كلام رب العالمين، فإذا كان هذا الحاكم ليس عنده حصيلة قوية من العلم الشرعي؛ أبقى على هذه البنوك كما هي.

**والمقصود:** أن التسرع في تكفير حكام المسلمين بمثل هذه الأمور خطأ عظيم، فربما يكون الحاكم معذوراً، فإذا قامت عليه الحجة، وقال: نعم! هذا هو الشرع، لكنني أرى أنه لا يصلح للأمة في الوقت الحاضر، إلا هذا الربا، فحينئذ يكون كافراً؛ لأنَّه اعتقاد أن دين الله غير صالح لهذا العصر.

#### وأما جوابنا عن هذا الكلام فنقول:

نعم! الفقهاء قالوا: إن الفلوس عروض، لا ربا فيها، ولو كانت نافقة (أي: يُعامل بها) فيجوز أن أعطيك قرشاً واحداً، وتعطيني قرشين، ليس هناك مانع؛ لأن الفلوس لا هي ذهب، ولا هي فضة، فهي معدن آخر يجوز فيها ربا الفضل، بل قال بعضهم: يجوز فيها ربا النسيئة (أيضاً)؛ لأن قرشاً بقرشين إلى أجل كبعير بيعيرين إلى أجل، ولهذا قال صاحب «المتهى»: «لا ربا في فلوس مطلقاً (يعني: نافقة أو غير نافقة) سواء كان ربا نسيئة أو ربا فضل».

لكنَّ الصحيح الذي لا شك فيه أن الفلوس النافقة كالنقود يجري فيها ربا النسيئة، لكن لا يجري فيها ربا الفضل، فيجوز أن آخذ قرشاً بقرشين نقداً، ولا بأس بذلك، وأما البنوك (الآن) فهي مبنية على قرش بقرشين إلى أجل.

ثانياً، هذه الأوراق ( وإن كانت بمنزلة الفلوس؛ لأنها قيمة النقادين وليس هي النقادين ) ، إلا أنها تقوم مقام البدل فيجري فيها الربا .

**واما قولهم:** إن القرآن يدل على أن الربا هو ما يؤكل أضعافاً مضاعفة ، فهذا خطأ عظيم؛ لأنه ثبت عن النبي ﷺ أن الربا يكون فيما لا يؤكل أضعافاً مضاعفة ، فالصاع بالصاعين ، قال فيه ﷺ : «عين الربا»<sup>(١)</sup> . مع أنه ليس فيه ظلم؛ لأن التمر الذي جيء به إلى رسول الله ﷺ ، ثمن طيب يؤخذ الصاع منه بالصاعين ، والصاعين بالثلاثة برضاء البائع والمشتري ، وليس فيه أكل للمال بالباطل من حيث القيمة؛ لأن قيمة الصاعين تساوي قيمة الصاع الواحد ، فليس فيه ظلم ولا قهر ولا إكراه ، ومع ذلك قال الرسول ﷺ : «عين الربا» فهل أنت أحق بالتشريع من رسول الله ﷺ حينئذ تُدحض حجته .

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

**الثاني:** الواقع فيما نيز به أخاه إن كان سالماً منه . ففي صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ قال: «إذا كفر الرجل أخاه فقد باء بها أحدهما»<sup>(٢)</sup> . وفي رواية: «إن كان كما قال وإلا رجعت عليه» . وفيه عن أبي ذر رضي الله عنه عن النبي ﷺ : «ومن دعا رجلاً بالكفر أو قال عدو الله وليس كذلك إلا حار عليه»<sup>(٣)</sup> .

(١) أخرجه البخاري (٢٣١٢) ، ومسلم (١٥٩٤) من حديث أبي سعيد الخدري (رضي الله عنه) . قال: جاء بلال إلى النبي ﷺ بثمرة برني : فقال له النبي ﷺ : من أين هذا؟ قال بلال: كان عندنا ثمرة بردي، فبعثت منه صاعين بصاع لطعم النبي ﷺ . فقال النبي ﷺ : «أوه أوه عين الربا لا تفعل ولكن إذا أردت أن تشتري فبع التمر ببيع آخر ثم اشتريه» .

(٢) أخرجه مسلم رقم (٦٠) وأخرجه البخاري أيضاً من حديث ابن عمر رقم (٤٦١) .

(٣) أخرجه مسلم رقم (٦١) وقد سبق تحريره والكلام على فقهه .

وعلى هذا فيجب قبل الحكم على المسلم بکفر أو فسق أن ينظر في أمرین :

أحدھما، دلالة الكتاب أو السنة على أن هذا القول أو الفعل موجب للكفر أو الفسق .

الثانی: انطباق هذا الحكم على القائل المعین أو الفاعل المعین بحیث تتم شروط التکفیر أو التفسیق في حقه وتتغایر الموارع .

## الشرح

قبل أن نقول: إن هذا الرجل فاسق، أو کافر، لابد أن ننظر إلى أمرین:

**الأمر الأول:** ثبوت أن هذا کفر أو فسق، ولا طريق إلى ثبوت ذلك إلا بالكتاب والسنۃ، فننتظر هل دلّ الكتاب والسنۃ على أن فعل هذا کفر، أو فسق، لابد من التثبت من ذلك؛ ليكون حجة لك عند الله (عز وجل) يوم القيمة، وإلا فلا حجة لك، وستبوء بإثام القول على الله بلا علم.

**الأمر الثانی:** هل ينطبق على هذا الشخص المعین أنه کافر، أو فاسق، أو لا ينطبق؟ وهذا من باب تحقق المناط أن تعرف الحكم الشرعي (أولاً) ثم تطبقه (ثانياً) فربما يصرُ أحد الناس على أمرٍ ترى أنه معصية، ويكون في نظرك فاسقاً، لكن هذا الشخص مقلد لآخر، يرى أن هذا الشيء مباح، فلا يجوز حينئذ أن تصفه بالفسق.

**مثال:** هناك بعض الناس يرى أن شرب الدخان حلال، أو مکروه، والصحيح أنه: حرام؛ لما فيه من الضرر، وإضاعة المال، والمقاصد الأخرى، لكنَّ هذا الرجل قلد من يثق به في العلم، وقال له: إنه حلال، ولا بأس به، إلا إذا رأيت منه ضرراً بنفسك، فهو حرام عليك، فهذا لا يمكن أن تحكم عليه بالفسق .

مثال آخر: رجل أكل لحم إبل، ثم قام يصلي بلا وضوء مقلداً من يرى أنه ليس بناقض للوضوء، وأنت ترى أنه ناقض للوضوء، والصلاوة بحدث من أعظم المحرمات، بل إن بعض العلماء يقول: من صلى محدثاً كفر؛ لأنَّه مستهزئ بالله (عز وجل)، فهذا الرجل لا يمكن أن تفسقه، ولهذا يجوز أن تصلي خلف من أكل لحم إبل ولم يتوضأ، إذا كان يرى أنه ليس بناقض للوضوء؛ لأنك تعتقد أن صلاته بالنسبة لاعتقاده صحيحة.

أما إذا علمنا أنَّ الرجل يتلاعب وأنَّه يأخذ برأي فلان في هذا الأمر؛ لأنَّه أسهل، ويأخذ برأي الثاني في أمر آخر؛ لأنَّه أسهل، فهذا الرجل يتلاعب، ويجب على الحاكم الشرعي أن يعذرها، وإذا كان الأمر واضحاً والنص صريح وواضح، ولم يكن هناك نص يعارضه، فهذا الإنسان لا يُعذر.

**وأمّا قول الفقهاء:** لا إنكار في مسائل الاجتهاد؛ فهذه العبارة لا ينبغي أن تؤخذ على إطلاقها، بل نقول: ننكر في مسائل الاجتهاد، إذا لم يكن الاجتهاد مبنياً على شبهة، أما إذا كان الأمر مشتبهاً عنده، وقال (مثلاً): أنا أرى أنَّ قول الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «توضؤوا من لحوم الإبل»<sup>(١)</sup> يعارضه حديث جابر كان آخر الأمرين ترك الوضوء مما مسنه النار<sup>(٢)</sup>، وهذه شبهة.

(١) أخرجه مسلم (٣٦٠) من حديث جابر بن سمرة أنَّ رجلاً سأله رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) التوضؤ من لحوم الغنم؟ قال: إن شئت فتوضاً وإن شئت فلا تتوضاً . قال أتوضأ من لحوم الإبل قال: نعم فتوضاً من لحوم الإبل ... » الحديث.

(٢) أخرجه أبو داود (١٩٤) والنسائي (١٨٥) وابن خزيمة (٤٣) وابن حبان (١١٣٤) وابن الجارود (٢٤) والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٦٧/١) والبيهقي في «السنن الكبرى» (١٥٥ - ١٥٦) كلهم من طريق شعيب بن أبي حمزة عن محمد بن المنكدر عن جابر (رضي الله عنه) قال: كان آخر الأمرين من رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) «ترك الوضوء مما مس النار»

قلت: وهذا إسناد رجاله كلهم ثقات إلا أنَّ جمعاً من الثقات خالفوا شعيب بن أبي حمزة في متنه فرواه ابن جريج ومعمر وأبيوب وروح بن القاسم وأسامه بن زيد وجرير عن ابن المنكدر عن جابر ابن عبد الله قال : قربت للنبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) خبزاً ولحماً فأكل ثم دعا بوضوء فتوضاً ثم صلى الظهر =

لكن لو جاء حاكم أو مفتي فقال: من وجد ماله عند رجل قد أفلس فليس هو أحق به؛ فهذا ننكر عليه؛ لأن الحديث واضح: «من وجد ماله عند رجل قد أفلس، فهو أحق به»<sup>(١)</sup>.

والله أعلم أن نراغب الله (عز وجل) قبل أن نحكم على عباد الله، وأن نعرف  
شرع الله في هذا الأمر، ولهذا منع الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) من الخروج على الأئمة إلا  
بشروط ثقيلة جداً.

قال: «إلا أن تروا كفراً بواحاً، عندكم فيه من الله برهان»<sup>(٢)</sup>. أن تروا رؤية عين أو علم يقين، وكفراً بواحاً، أي: صريحاً ليس فيه احتمال، ولا يكفي أن ترى أن هذا كفر صريح؛ لأنَّه قد يكون عند الله ليس بـكفر صريح، وللهذا قال: «عندكم فيه من الله برهان» ولم يقل: دليل، وإنما قال: «برهان» والبرهان

= ثم دعا بفضل طعامه فأكمل ثم قال إلى الصلاة ولم يتوضأ.

آخر جه أبو داود (١٩٣) وأحمد (٣٢٢/٣)، عبد الرزاق في المصنف (٦٣٩/٦٤٠)، وابن حبان (١١٣٢، ١١٣٧، ١١٣٩، ١١٣٨) والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (٦٥/١) والبيهقي في «السن الكبير» (١٥٦/١).

قال أبو داود عقب إخراجه لحديث شعيب «هذا اختصار من الحديث الأول» (أي حديث الجمعة عن ابن المنكدر).

قلت: وكان شعيباً رواه بالمعنى الذي فهمه إلا أن بين المتنين فرق كبير؛ فالمتن الأول « الحديث شعيب» يقرر نسخ الوضوء، مما مسّت النار.

أما المتن الآخر: فيتحدث عن واقعة معينة فعلها النبي ﷺ ولا يقعد قاعدة.

ووهم شعيباً فيه أبو حاتم (رحمه الله) فقال في «العلل» (١/٢٨١):

هذا حديث مضطرب المتن إنما هو أن النبي ﷺ أكل كفأا ولم يتوضأ كذا رواه الثقات عن ابن المنكدر عن جابر ويحتمل أن يكون شعيب حدث به من حفظه فوهم فيه.

(١) أخرجه مسلم (١٥٥٩) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه) قال : قال رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «من أدرك ماله بعينيه عند رجل وقد أفلس أو إنسان قد أفلس فهو أحق به من غيره».

(٢) آخر جه البخاري (٧٠٥٦) ومسلم (١٧٠٩) من حديث عبادة بن الصامت (رضي الله عنه).

أشد من الدليل، وهو ما برهن على الشيء، ودل عليه ضرورة.

والشرط الأخير لم يذكر في هذا الحديث، ولكنه معلوم وهو: القدرة على إزاحة هذا الحاكم، وهذا الشرط مهم جداً؛ لأننا قد نرى في الحاكم كفراً صريحاً عندنا فيه من الله برهان، لكن ما عندنا قدرة على إزاحته، فهل نخرج عليه بسكنٍ وفأس خشب، وهو عنده الدبابات والقناibل؟! هذا سفه!! وهذا معناه القضاء على المسلمين!! ولهذا يخطئ بعض الناس الذين عندهم غيرة قوية واندفاع عندما يظنون بأنفسهم أنهم لو كانت أمامهم الجبال لهدموها؛ فيخرجون على الحاكم ويفسدون في الأرض، ويُحدثون الفوضى وزعزعة الأمن، وبهذا لن يصلحوا أبداً.

فهذه المسائل ليست هينة، وما افتح باب الشر على المسلمين إلا بالخروج على الأئمة، فمنذ مقتل عمر (رضي الله عنه) وال المسلمين في انحدار، وهذا هو الباب الذي رأه النبي (صلوات الله عليه وسلم) يُكسر<sup>(١)</sup>.

**والمقصود:** أنا إذا رأينا كفراً بوالحاكم فلنا أن نخرج، أما إذا لم يكن هناك قدرة فلا يجوز لنا أن نقاتلـه، حتى ولو حـكمـنا بـكـفـرـه<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه البخاري (١٤٣٥) ومسلم (١٤٤) من حديث حذيفة (رضي الله عنه).

قال عمر (رضي الله عنه) أيمك يحفظ حديث رسول الله (صلوات الله عليه وسلم) عن الفتنة؟ قال: قلت أنا أحفظه كما قال. قال إنك عليه بجريءة فكيف؟ قال قلت: فتنة الرجل في أهله وولده وجاره تکفرـها الصلاة والصدقة والمعروف - قال سليمان: قد كان يقول الصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر - قال: ليس هذه أريد ولكن أريد التي تغوص كموح البحر قال: قلت: ليس عليك بها يا أمير المؤمنين بأس بينك وبينها باب مغلق قال فيكسر الباب أو يفتح؟ قال: قلت: لا بل يكسر قال فإنه إذا كسر لم يغلق أبداً. قال: قلت: أجل. فهـبـناـ أنـ نـسـأـلـهـ مـنـ الـبـابـ؟ـ فـقـلـنـاـ لـسـرـوقـ سـلـهـ قال: فـسـأـلـهـ فـقـالـ عـمـرـ (رضي الله عنه). قال قـلـنـاـ فـعـلـمـ عـمـرـ مـنـ تـعـنىـ؟ـ قالـ نـعـمـ كـمـ آـنـ دـوـنـ غـدـ لـيـلـةـ وـذـلـكـ آـنـيـ قدـ حـدـثـتـ حـدـيـثـاـ لـيـسـ بـالـأـغـالـيـطـ،ـ وـالـلـفـظـ لـلـبـخـارـيـ .ـ

(٢) قال الشيخ ابن عثيمين رحمـهـ اللهـ فـيـ شـرـحـ رـيـاضـ الصـالـحـينـ (٦٧٥/١):

«إـلـاـ أـنـ تـرـوـاـ كـفـرـاـ بـوـاحـاـعـنـدـكـمـ فـيـ مـكـنـ اللهـ بـرـهـانـ»ـ ثـلـاثـةـ شـرـوطـ،ـ إـذـاـ رـأـيـناـ هـذـاـ وـنـحـتـ الشـرـوطـ=ـ

ولكن، لا يستحسن أن أقول بکفره أمام العامة؛ لأنه ربما إذا قلت هذا ذهب هؤلاء العامة الذين عندهم غيرة فأرادوا أن يقاتلوه وأن يخرجوا عليه بدون سلاح فهذه (أيضاً) مسألة يجب على الإنسان أن يتفطن لها.

= الثلاثة فحيثند نزاع الامر أهله، ونحاول إزالتهم عن ولاية الامر، لكن بشروط ثلاثة:  
الأول: أن تروا، فلا بد من علم، بمجرد الظن لا يجوز الخروج على الآئمة، لا بد أن نعلم.  
الثاني: أن نعلم كفراً لا فسقاً، الفسوق مهما فسق ولادة الامور لا يجوز الخروج عليهم، لو شربوا  
الخمر ، لو زنوا، لو ظلموا الناس ، لا يجوز الخروج عليهم لكن إذا رأينا كفراً صريحاً بواحًا.  
الثالث: الكفر البواح ، وهذا معناه الكفر الصريح ، والبواح الشيء اليين الظاهر ، فاما ما يحتمل  
التأويل فلا يجوز الخروج عليهم، يعني لو قدرنا أنهم فعلوا شيئاً نرى أنه كفر، ولكن فيه احتمال  
أنه ليس بکفر، فإنه لا يجوز أن ننمازعهم أو نخرج عليهم ونولهم ما تولوا.

لكن إذا كان يواحًا صريحًا مثل لو أن واليًا من ولاة الأمور قال لشعبه إن الخمر حلال، اشربوا ما شتم، وإن اللواط حلال تلوطوا بمن شتم، وإن الزنى حلال ازنوا بمن شتم، فهذا كفر يواح ما فيه إشكال ، هذا يجب على الرعية أن يزيلوه بكل وسيلة ولو بالقتل؛ لأن هذا كفر يواح الشرط الرابع: عندكم فيه من الله برهان، يعني: عندنا دليل قاطع على أن هذا كفر، فإن كان الدليل ضعيفاً في ثبوته، أو ضعيفاً في دلالته ، فإنه لا يجوز الخروج عليهم ؛ لأن الخروج فيه شر كثير جداً ومفاسد عظيمة .

فهذه إن شتم قولوا : ثلاثة شروط ، وإن شتم قولوا ، أربعة: أن تروا كفراً بواحاً عندكم فيه من الله برهان ، هذه أربعة شروط .

وإذا رأينا هذا مثلاً فلا تجوز المنازعة حتى تكون لدينا قدرة على إزاحته، فإن لم يكن لدينا قدرة فلا تجوز المنازعة؛ لأنه ربما إذا نازعنا وليس عندنا قدرة يقضي على البقية الصالحة، وتم سلطته.

فهذه الشروط لشروط للجواز أو للوجوب - وجوب الخروج على ولی الامر - لكن بشرط أن يكون لدىنا قدرة ، فإن لم يكن لدينا قدرة فلا يجوز الخروج ، لأن هذا من إلقاء النفس في التهلكة . وأي فائدة إذا خرجنـا على هذا الولـى الذي رأـينا عـنده كـفراً بـواحـاً عـندـنا فـيـه مـن الله بـرهـان ، وـنـحن لا نـخـرـج إـلا سـكـنـ المـطـيـغـ ، وـهـو مـعـه الدـيـابـاتـ وـالـرـشـاشـاتـ؟!

لا فائدة، ومعنى هذا أننا خرجنَا لِتُقْتَلُ أَنفُسَنَا، نعم لابد أن نتحبّل بكل حيلة على القضاء عليه وعلى حكمه، ولكن بالشروط الأربع التي ذكرها النبي ﷺ : «أَن ترَوْا كُفُراً بُواحِداً، عَنْكُمْ فِيهِ مِنَ اللَّهِ بِرٌّ هَانٌ».

### قال المؤلف (رحمه الله)

ومن أهم الشروط: أن يكون عالماً بمخالفته التي أوجبت أن يكون كافراً أو فاسقاً، لقوله (تعالى): ﴿وَمَنْ يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تَوَلَّٰٰ وَنَصْلُهُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ [النساء: ١١٥].  
 وقوله: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضْلِلُ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُمْ مَا يَتَّقَوْنَ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ \* إِنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَحِيِّ وَيَمِيتُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ﴾ [التوبه: ١١٥ ، ١١٦].

### الشرح

وهناك أدلة كثيرة أخرى منها: قوله (تعالى): ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥]، وقوله (تعالى): ﴿لَنَّا لَيْكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ﴾ [النساء: ١٦٥]، وقوله: (تعالى): ﴿ذَلِكَ أَنَّ لَمْ يَكُنْ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَآهَلُهَا غَافِلُونَ﴾ [الأنعام: ١٣١].

فلا يكفر، ولا يفسق إلا من قامت عليه الحجة، وأما من لم تقم عليه الحجة؛ فإنه لا يكفر ولا يفسق.

وأما من ليس على دين الإسلام (كما يوجد في أقوام لم تبلغهم الدعوة، لكنهم متبعون للبلد التي هم فيها في الكفر) فهو لا نقول: إنهم مسلمون، بل نقول: هم كفار، ونعاملهم معاملة الكافر، وفي الآخرة حكمهم إلى الله (عز وجل).

أما من يتسب إلى الإسلام، ويعيش في بلاد الإسلام، ولكنه يفعل ما يقتضي الكفر جهلاً منه، فهذا معاملة المسلم، وإن كان قد فعل ما يكفر به؛ لأنَّه يتسب إلى الإسلام وفعَّلَ ما يُكفر جاهلاً به، أو فعل ما يفسق جاهلاً به.

**مثال ذلك:** رجل عاش بين قوم يشربون الدخان، ويحلقون اللحى، ولم

يسمع (يوماً من الدهر) أن الدخان حرام، وأن حلق اللحية حرام؛ فهذا لا نقول: أنه فاسق؛ لأنه لم تقم عليه الحجة.

**مثال آخر:** رجل عاش بين قوم قبورين (يأتون إلى قبور الأولياء والصالحين، ويسألونهم حاجتهم) ولم يعلم هذا الرجل قط أن هذا محرم شرعاً، وأنه سفه عقلاً؛ فهذا (أيضاً) لا نحكم بكتفه؛ لأنه مسلم يعتقد أن ما يفعله جائز شرعاً.

فتبيّن بهذا أن الكفار أو الذين يفعلون الكفر ينقسمون إلى قسمين:  
**القسم الأول:** يفعل الكفر لا على أنه من دين الإسلام، بل هو يعتقد أنه على دين النصارى أو غيرهم، فهذا كافر ظاهراً وباطناً.

**القسم الثاني:** يفعل ما يكفر معتقداً أنه ليس بكتفه، فهو يتسبّب إلى الإسلام ظاهراً وباطناً، لكنه يظن أن هذا الفعل لا يخرجه من دائرة الإسلام، فهذا لا يكفر.

**مثال ذلك:** رجل لا يصلّي في بلاد كل علمائها يقولون: إن تارك الصلاة لا يكفر، ولم يخطر على بال هذا الرجل أن تارك الصلاة يكفر، فهذا لا نقول: إنه كافر؛ لأنه لم تقم عليه الحجة.

بقي أن يقال: إذا علم الحكم وجهل العقوبة، فهل هذا عذر؟

**الجواب:** ليس هذا بعذر، فإذا كان يعلم أنه كفر، لكنه لا يعلم أنه إذا كفر لا يُدفن في مقابر المسلمين، وأنه يُخْلَد في النار، وما أشبه ذلك، فهذا ليس بعذر، ولهذا لم يعذر النبي ﷺ الرجل الذي جامع زوجته في نهار رمضان، وهو لا يدرى هل عليه كفارة أم لا، بل ألزمته بالكفارة<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) أخرجه البخاري (١٩٣٦) ومسلم (١١١١) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

ولهذا قال أهل العلم: لا يكفر جاحد الفرائض إذا كان حديث عهد بإسلام حتى يبين له.

## الشرح

جاحد الفرائض الذي يعيش بين المسلمين كافر.

مثال: إذا قال بعض الناس الذين يعيشون بين المسلمين: إن الصلوات الخمس ليست واجبة، أو أن الزكاة غير واجبة، أو إن صيام رمضان غير واجب؛ فهذا كافر.

لكن، لو كان حديث عهد بإسلام ولا يعلم، فهذا لا يكفر حتى يعلم.

\* \* \*

## قال المؤلف (رحمه الله)

ومن المowanع<sup>(١)</sup> أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه ولذلك صور:

منها، أن يكره على ذلك فيفعله لداعي الإكراه لا اطمئناناً به، فلا يكفر حينئذ؛ لقوله (تعالى): ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ وَقْبَلَهُ مَطْمَئِنٌ بِإِيمَانٍ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدِراً فَعَلَيْهِمْ غُصْبٌ مِنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [النحل: ٦١].

(١) وموانع التكفير خمسة:

- |              |              |              |
|--------------|--------------|--------------|
| ٣ - الإكراه. | ٢ - الخطأ.   | ١ - الجهل.   |
|              | ٥ - التقليد. | ٤ - التأويل. |

وليس هذا مقام التفصيل فيها وانظر لذلك «نواقص الإيمان الاعتقادية وضوابط التكفير عند السلف» للوهبي (٢٢٥/١) وانظر في هذا الباب أيضاً «ضوابط التكفير عند أهل السنة والجماعة» لعبد الله القرني.

## الشرح

رجل كفر كفراً صريحاً، لكنه مكره يقال له: إما أن تكفر، وإما أن نقتلك، فقال كلمة الكفر (دفعاً للإكراه، لا اطمئناناً بالكفر)؛ فهذا لا يكفر بنص القرآن.

ولا فرق (عليه القول الراجح) بين القول والفعل؛ لعموم قوله (تعالى): ﴿مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إيمانِهِ إِلَّا مِنْ أَكْرَهَ وَقُلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفُرِ صَدَرَأُ فَعَلَيْهِمْ غُضْبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [النحل: ٦١]، كمن أكره على السجود لصنم، أو لرئيس، وقيل له: إما أن تسجد وإلا قتلناك، فسجد؛ فإنه بذلك لا يكفر، بشرط أن يكون سجوده لدفع الإكراه، وليس تعظيمًا وتقرباً لهذا الصنم.

وبعض أهل العلم يرى أنه لا يتشرط أن يفعل ذلك لدفع الإكراه، بل المشترط إلا يفعل ذلك مطمئناً به، فإن فعله مطمئناً به؛ فهذا يكفر؛ لأن قلبه غير مطمئن بالإيمان، أما إذا فعله وهو كاره له، وقلبه مطمئن بالإيمان، فإنه لا يكفر.

**وذلك لأن المراتب ثلاثة:**

إما أن يفعله تقرباً إلى هذا الصنم، وإما أن يفعله لدفع الإكراه، وإما أن يفعله (فقط) لأنه أكره، ولم ينو لا دفع الإكراه، ولا السجود للصنم.

فإن فعله تقرباً لهذا الصنم فهو كافر، وإن فعله لدفع الإكراه، فليس بكافر، وإن فعله ولم يكن له نية لا بهذا ولا بهذا؛ فالصحيح أنه ليس بكافر؛ لأن الله قال: ﴿إِلَّا مِنْ أَكْرَهَ وَقُلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ﴾، ولم يقل: إلا من أكره، وفعله دفعاً للإكراه، والله (عز وجل) يعلم بالنيات.

\* \* \*

**قال المؤلف (رحمه الله)**

ومنها: أن يغلق عليه فكريه، فلا يدرى ما يقول لشدة فرح أو حزن أو خوف

أو نحو ذلك.

ودليله ما ثبت في صحيح مسلم عن أنس بن مالك (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ): «الله أشد فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة فانفلت منه وعليها طعامه وشرابه فأيس منها، فأتني شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته، فبينما هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك! أخطأ من شدة الفرح»<sup>(١)</sup>.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (ص ١٨٠ ج ١٢) «مجموع الفتاوى لابن قاسم»:

«وأما التكفير فالصواب أن من اجتهد من أمة محمد (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) وقدد الحق فأخذوا لم يكفر بل يغفر له خطؤه، ومن تبين له ما جاء به الرسول فشاق الرسول من بعد ما تبين له الهدى واتبع غير سبيل المؤمنين فهو كافر، ومن اتبع هواه وقصر في طلب الحق وتكلم بلا علم فهو عاصٌ مُذنب ثم قد يكون فاسقاً. وقد يكون له حسنات ترجع على سيئاته». اهـ

## الشرح

قسم شيخ الإسلام (رحمه الله) من اجتهد ثلاثة أقسام:  
 الأول: من اجتهد في طلب الحق، وبذل جهداً، ولكنه أخطأ، فهذا خطؤه مغفور له؛ حتى وإن كان في أمر يكفر فيه؛ لأن النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) يقول: «إذا حكم الحاكم، فأخذوا؛ فله أجر، وإن أصابوا؛ فله أجران»<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه مسلم (٢٧٤٧) من حديث أنس بن مالك (رضي الله عنه).

(٢) أخرجه البخاري (٧٣٥٢) ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص (رضي الله عنه).

الثاني: أن يتبع له الحق، ولكنه يخالفه، ويشاقق الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)؛ فهذا كافر؛ لأنَّه لا عذر له.

الثالث: أن يتبع هواه، ويقصر في طلب الحق، ويتكلُّم بلا علم، فهو عاصٍ مذنب، وقد يكون فاسقاً، وقد تكون له حسنات ترجع على سيناته، فهذا الثالث حالة بين حالتي من سبقاه، والواجب عليه أن يبحث عن الحق.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وقال في (ص ٢٢٩ ج ٣) من المجموع المذكور في كتاب له:

«هذا مع أني دائمًا (ومن جالستني يعلم ذلك مني) أني من أعظم الناس نهياً عن أن ينسب معين إلى تكفير وتفسيق ومعصية، إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافراً تارة وفاسقاً أخرى وعاصياً أخرى، وأنني أقرر أن الله قد غفر لهذه الأمة خطأها وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية والمسائل العملية. وما زال السلف يتنازعون في كثير من هذه المسائل ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بکفر ولا بفسق ولا بمعصية».

وذكر أمثلة ثم قال:

«وكلت أبين أن ما نقل عن السلف والأئمة من إطلاق القول بتكفير من يقول كذا وكذا فهو أيضاً حق لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين»، إلى أن قال:

«والتكفير هو من الوعيد؛ فإنه وإن كان القول تكذيباً لما قاله الرسول (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، لكن قد يكون الرجل حديث عهد بإسلام أو نشأ ببادية بعيدة، ومثل هذا لا يكفر بجحده ما يجحده حتى تقوم عليه الحجة، وقد يكون الرجل لم يسمع تلك النصوص، أو سمعها ولم تثبت عنده أو عارضها عنده معارض آخر، أو جب تأويتها وإن كان مخططاً».

و كنت دائمًا أذكر الحديث الذي في الصحيحين في الرجل الذي قال: «إذا أنا مت فأحرقوني، ثم اسحقوني، ثم ذروني في اليم، فوالله لئن قدر الله علي ليعذبني عذاباً ما عذبه أحداً من العالمين. فعلوا به ذلك فقال الله: ما حملك على ما فعلت؟ قال: خشيتك. فغفر له»<sup>(١)</sup>.

فهذا رجل شك في قدرة الله وفي إعادته إذا ذري بل اعتقاد أنه لا يعاد، وهذا كفر باتفاق المسلمين، لكن كان جاهلاً لا يعلم ذلك، وكان مؤمناً يخاف الله أن يعاقبه غفر له بذلك.

والمتأول من أهل الاجتهاد الحريص على متابعة الرسول ﷺ أولى بالغفرة من مثل هذا». اهـ

## الشرح

شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) قال هذا الكلام؛ لأنَّه قد رُميَ كغيره من أهل العلم المخلصين بأنه يكفر المسلمين، فأراد أن يبين أنه لا يكفر أحداً حتى تقوم عليه الحجة.

وقيل مثل ذلك في الشيخ محمد بن عبد الوهاب<sup>(٢)</sup> (رحمه الله) أنه يُكفر

(١) أخرجه البخاري (٦٧٥٠) ومسلم (٢٧٥٦) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه).

(٢) هو شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي.

ولد عام ١١١٥ هـ في مدينة العيينة من بلاد نجد بجزيرة العرب، وهو صاحب الدعوة المباركة التي اتجهت إلى تخلص المسلمين من البدع والشركيات التي اشتهرت في العالم الإسلامي آنذاك من تعظيم القبور والقباب ودعاء غير الله.

له مؤلفات جليلة في التوحيد والفقه والحديث منها:

كتاب التوحيد ، وكشف الشبهات ، والأصول الثلاثة ، ومجموعة الحديث ، ومحضر زاد المعاد ، وغيرها .

وكانت وفاته - رحمه الله - في أواخر عام ١٢٠٦ هـ .

انظر «الأعلام» للزرکلی (٦/٢٥٧) و«اسيرة الشيخ محمد بن عبد الوهاب» لأحمد العطار .

الناس ويستحل دماءهم، مع أن الشيخ محمدًا يقول في كتاب كتبه إلى بعض الناس: «نحن لا نكفر أحداً حتى تقوم عليه الحجة، أما من لم تقم عليه الحجة فإننا لا نكفره، وإن فعل ما يكفر».

وما أشار إليه شيخ الإسلام من أنه لا فرق بين الأمور العلمية الخبرية، والأمور العملية الحكمية هو الصحيح.

وأما من فرق بين الأصول والفروع، فيقال له: أين الدليل على أن الإسلام ينقسم إلى أصول وفروع؟ يرى شيخ الإسلام أنه لا دليل على ذلك، وإنما أول من قسم الدين إلى أصول وفروع هم: المتكلمون.

**ثم نقول:** أنت تقولون: إن الصلاة من الفروع؛ وهي من أصل الأصول في الإسلام، فهي الركن الثاني بعد الشهادتين، وتقولون عن بعض المسائل الخلافية التي ورد فيها الخلاف عن السلف: إنها من الأصول، مع أنها بالنسبة للأصول الكبار تعتبر فروعًا.

**والصواب:** أن الدين ينقسم إلى خبر علمي وحكم عملي، ولا فرق بين هذا وهذا بالنسبة لمسألة التكفير، والمدار كله على الحجة ، قال (تعالى): ﴿لَئِنْ كُونُوا لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ الرُّسُلِ﴾ [النساء: ١٦٥].

فإذا وجدنا عامياً عاش بين قوم لا يعرفون أن الإتيان إلى القبر ودعاء المقبول كفر، ولا يطرا على باله ذلك، فكيف نقول: أن هذا كافر، خارج عن ملة الإسلام، وهو يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)، ويقيم الصلاة، ويؤتي الزكاة، ويصوم رمضان، ويحج، ولكنه أخطأ في هذه المسألة؛ لأنـه لا يعلم، ولو نبأـه أدنى تنبـيه لعدل عن فعلـه هـذا، فـهـذا لا يمكنـ أنـ نـقولـ عنهـ إنهـ كافـرـ.

لكن يجب على أهل العلم المعتبرين أن يبينوا للناس أنـ هذاـ كـافـرـ، وأنـ يـنشرـوهـ فيـ جـمـيعـ وـسـائـلـ الـإـعـلامـ، حتىـ تـقـومـ الحـجـةـ عـلـىـ النـاسـ جـمـيعـاـ.

وهذا الرجل الذي أوصى بنيه بأن يحرقوه (بعد موته) وأن يسحقوا، ثم يذروه في اليم، هو مؤمن بالله، لكنه فعل ذلك ظنًا منه أنه يسلم من العقاب بهذا، ولم يكن يخطر على باله أن الله (تعالى) قادر على أن يعيده ويحاسبه.

ويرى شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله) أن هذا الرجل شك في قدرة الله؛ لأن الذي يظن أنه إن فعل هذا نجاة، ولم يبعشه الله حقيقة حاله أنه شاك، وإن كان قد لا يخطر على باله (في تلك الساعة) مسألة القدرة، فهو يظن أنه سيعذب ويزول ويسلم من العقاب، وخوفه من الله هو الذي دفعه إلى ذلك، والخوف من الله إيمان، لكن شيخ الإسلام (رحمه الله) يرى أن فعله هذا يستلزم الشك في القدرة؛ لأنَّه لو أحرق وذرَّ في اليم، فإن الله قادر على أن يجمعه كما فعل (سبحانه وتعالى) فقد جمعه بعد ما فُعل به ما أوصى.

وغالب ظني أن هذا الرجل لم يخطر على باله (أصلًا) مسألة القدرة هذه، لكن قوله: «لئن قدر الله علي» يستلزم ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية (رحمه الله)، وهو الشك في القدرة.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

وبهذا عُلم الفرق بين القول والقاتل، وبين الفعل والفاعل، فليس كل قول أو فعل يكون فسقاً أو كفراً يحكم على قائله أو فاعله بذلك.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله (ص ١٦٥ ج ٣٥) من مجموع الفتاوى:

«وأصل ذلك أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنَّة والإجماع، يقال هي كفر قولاً يطلق كما دلت على ذلك الدلائل الشرعية، فإن الإيمان من الأحكام المتلقاة عن الله ورسوله، ليس ذلك مما يحكم فيه الناس بظنونهم وأهوائهم، ولا يجب أن يحكم في كل شخص قال ذلك بأنه كافر حتى يثبت في حقه شروط

التكفير وتنفي موانعه، مثل من قال: إن الخمر أو الربا حلال لقرب عهده بالإسلام أو لنشوئه في بادية بعيدة، أو سمع كلاماً أنكره ولم يعتقد أنه من القرآن الكريم ولا أنه من أحاديث رسول الله ﷺ كما كان بعض السلف ينكر أشياء حتى يثبت عنده أن النبي ﷺ قالها.

إلى أن قال: فإن هؤلاء لا يكفرون حتى تقوم عليهم الحجة بالرسالة كما قال الله تعالى: ﴿لَيْلًا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حِجَةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ﴾ [النساء: ١٦٥]. وقد عفا الله لهذه الأمة عن الخطأ والنسيان. اهـ كلامه

وبهذا عُلمَ أن المقالة أو الفعلة قد تكون كفراً أو فسقاً، ولا يلزم من ذلك أن يكون القائم بها كافراً أو فاسقاً إما لانتفاء شرط التكفير أو التفسيق أو وجود مانع شرعي يمنع منه.

## الشرح

هذا الكلام معناه أن نفرق بين القول والقائل والفعل والفاعل، فقد نقول: هذا القول كفر؛ ولكن لا يكفر قائله، وقد نقول: هذا الفعل كفر، ولكن لا يكفر فاعله؛ لأن كفر المعين يحتاج إلى توفر شروط وانتفاء موانع، فلو أنكر شخص آية من كتاب الله، فإن إنكاره لآية من كتاب الله: كفر، لكن هذا الشخص المعين لا نكفره إلا بعد وجود الشروط وانتفاء الموانع.

وقد أنكر عمر بن الخطاب (رضي الله عنه) قراءة أحد الصحابة؛ حتى ذهب به إلى النبي ﷺ، فقال الرسول ﷺ: «هكذا أنزلت»<sup>(١)</sup>، فإنكار آية من القرآن كفر، لكن قد ينكرها الإنسان لعدم علمه بأنها صحت عن النبي ﷺ فلا يكفر.

(١) أخرجه البخاري (٢٤١٩) ومسلم (٨١٨) من حديث عمر بن الخطاب (رضي الله عنه).

وقد يكون ناشئاً في بادية بعيدة فيقول: إن الصلاة غير مفروضة، فلا يكفر، وقد يكون حديث عهد بالإسلام فيقول: إن الخمر غير حرام؛ لأنه لم يبلغه التحريم، فهذا لا يكفر (أيضاً)، مع أن هذا القول لو قاله من يعلم؛ لكن كافراً، ففرق بين المقالة وبين القائل، وبين الفعل وبين الفاعل.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

ومن تبين له الحق فأصر على مخالفته تبعاً لاعتقاد كان يعتقد أو متبعه كان يعظمه أو دنيا كان يؤثرها فإنه يستحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسوق.

### الشرح

إذا تبين الحق، فأصر الإنسان على مخالفته، إما لاعتقاد كما يفعله بعض المتعصبين للمذاهب (مثلاً)، وإما متبع كان يعظمه كالذين يقولون ما يختاره النساء أو الرؤساء أو الملوك، أو ما أشبه ذلك، أو لدنيا يؤثرها، فخالف الحق؛ ليصيب شيئاً منها، فإنه يستحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسوق.

**لكن إذا قال: أنا لم يتبيّن لي الحق. فهل نحكم بكفره؟**

**الجواب:** أنه إذا عُرض الحق على الإنسان على وجه واضح، لا إشكال فيه، ولا غموض، فإن دعوه أنه لم يتبيّن له الحق مكابرة، وإنما لقلنا: إن الذين كذبوا الرسل ليسوا بكافار؛ لأنهم يقولون: لم يتبيّن لنا الحق.

أما لو كان الأمر محتملاً، والمسألة غير واضحة فإنه تقبل دعوه أنه لم يتبيّن له الحق، ولا نحكم بكفره.

فهذه مسألة مهمة وهي: أن بعض الناس قال: إنكم إذا قيدتم بكلمة «تبين» فكل إنسان سوف يقول: أنا لم يتبيّن لي الحق.

فتقول: هذا الكلام غير مقبول، فإذا عُرض الحق على الإنسان عرضاً بيناً واضحاً، فإن إنكاره أنه تَبَيَّن له مِكَابِرَة لَا تُقْبَلُ، ولهذا قال الله (عز وجل): ﴿وَمَن يَشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى﴾ [النساء: ١١٥] فإذا تَبَيَّنَ الحق، فلا مُخالفة فَإِنْ خَالَفَ فَقَدْ شَاقَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ.

\* \* \*

### قال المؤلف (رحمه الله)

فعلى المؤمن أن يبني معتقده وعمله على كتاب الله (تعالى) وسنة رسوله (ﷺ) فيجعلهما إماماً له يستضيء بنورهما، ويسير على منهاجهما؛ فإن ذلك هو الصراط المستقيم الذي أَمَرَ الله (تعالى) به في قوله: ﴿وَأَنَّ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقِيمٌ فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَبْيَغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاعِدُكُمْ بِهِ لَعْلَكُمْ تَتَقَوَّنُ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

وليحذر ما يسلكه بعض الناس من كونه يبني معتقده أو عمله على مذهب معين، فإذا رأى نصوص الكتاب والسنّة على خلافه حاول صرف هذه النصوص إلى ما يوافق ذلك المذهب على وجوه متعددة، فيجعل الكتاب والسنّة تابعين لا متبعين، وما سواهما إماماً لا تابعاً! وهذه طريقة من طرق أصحاب الهوى؛ لأنّ أَتَابَ اللَّهُ هَذِهِ الطَّرِيقَ فِي قَوْلِهِ: ﴿وَلَوْ اتَّبَعُ الْحِقْرَاءِ هُمْ لَفْسِدُتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَنْ فِيهِنَّ بِلَ أَتَيْنَاهُمْ بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمْ مُّعْرِضُونَ﴾ [المؤمنون: ٧١].

والناظر في مسالك الناس في هذا الباب يرى العجب العجاب، ويعرف شدة افتقاره إلى اللجوء إلى ربه في سؤال الهدى والثبات على الحق والاستعاذه من الضلال والانحراف.

ومن سأل الله (تعالى) بصدق وافتقار إليه عالماً بغير رب عنه وافتقاره هو إلى رب وهو حري أن يستجيب الله (تعالى) له سؤله، يقول الله (تعالى): ﴿وَإِذَا سَأَلَكُ عَبْدٌ عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعَوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيَسْتَجِيبُوا إِلَيَّ وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشَدُونَ﴾ [البقرة: ١٨٦].

فنسأل الله (تعالى) أن يجعلنا من رأى الحق حقاً واتبعه، ورأى الباطل

باطلاً واجتنبه . وأن يجعلنا هداة مهتدين ، وصلحاء مصلحين وألا يزيف قلوبنا  
بعد إذ هدانا ، ويهب لنا منه رحمة إنه هو الوهاب .

والحمد لله رب العالمين الذي بنعمته تتم الصالحات ، والصلاحة والسلام على  
نبي الرحمة وهادي الأمة إلى صراط العزيز الحميد بإذن ربهم وعلى آله وأصحابه  
ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

تم في اليوم الخامس عشر من شهر شوال سنة ١٤٠٤ هـ

**بِقَلْمِ مُؤْلِفِهِ الْفَقِيرِ إِلَى اللَّهِ  
مُحَمَّدِ الصَّالِحِ الْعَثِيمِيِّ**

نص الكلمة التي نشرناها في  
«مجلة الدعوة» السعودية في  
عدد (٩١١) الصادر يوم الاثنين  
الموافق ٤/١٤٠٤ هـ



## تعليق

### معية الله (تعالى) لخلقه

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونعود بالله من شرور أنفسنا ومن سينات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان وسلم تسليماً.

أما بعد:

فقد كنا تكلمنا في بعض مجالسنا على معنى معية الله (تعالى) لخلقه، ففهم بعض الناس من ذلك ما ليس بمقصود لنا ولا معتقد لنا، فكثر سؤال الناس وتساؤلهم ماذا يقال في معية الله خلقه؟

وإنما:

- أ) لثلا يعتقد مخطئ أو خاطئ في معية الله ما لا يليق به.
- ب) ولثلا يقول علينا متقول ما لم نقله أو يتوهם واهم فيما نقوله ما لم نقصده.
- ج) ولبيان معنى هذه الصفة العظيمة التي وصف الله بها نفسه في عدة آيات من القرآن الكريم ووصفه بها نبيه محمد (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ).

نقرر ما يأتي:

أولاً: معية الله (تعالى) لخلقته ثابتة بالكتاب والسنّة واجماع السلف.

قال الله (تعالى): «وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ» [الحديد: ٤].

وقال (تعالى): «إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمُ الْمُحْسِنُونَ» [النحل: ١٢٨].

وقال (تعالى) لموسى وهارون حين أرسلهما إلى فرعون: «لَا تَخَافَا إِنِّي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى» [طه: ٤٦].

وقال عن رسوله محمد ﷺ: «إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذَا أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا» [التوبه: ٤٠].

وقال النبي ﷺ: «أفضل الإيمان أن تعلم أن الله معك حيثما كنت»<sup>(١)</sup>.

حسنه شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية، وضعفه بعض أهل العلم، وسبق قريباً ما قاله الله (تعالى) عن نبيه من إثبات المعية له.

(١) ضعيف.

آخرجه الطبراني في «الأوسط» (٨٧٩٦) وفي مستند الشاميين (٥٣٥)، (١٤١٦) ومن طريقه

آخرجه أبو نعيم في «الخلية» (٦/١٢٤) وأخرجه البيهقي في «الأربعون الصغرى» رقم (٢٤).

من طريق نعيم بن حماد عن عثمان بن كثير عن محمد بن مهاجر عن عروة بن رويه عن عبد الرحمن ابن غنم عن عبادة بن الصامت (رضي الله عنه) به.

واستغربه أبو نعيم فقال: غريب من حديث عروة لم نكتبه إلا من حديث محمد بن مهاجر .

وقال الهيثمي في «المجمع» (١/٦٠): «رواه الطبراني في الأوسط والكبير وقال: تفرد به عثمان ابن كثير».

قلت (الهيثمي): ولم أر من ذكره بثقة ولا جرح .

قلت: كذا قال - رحمه الله - وتبعه خلق كثير على ذلك، وعثمان بن كثير وثقه ابن معين كما في تاريخ الدارمي ص (١٥٣).

إلا أن الآفة فيه من تفرد نعيم بن حماد به فإنه كثير الخطأ ولا يحتمل التفرد لذا أورده الطبراني في الأوسط واستغربه أبو نعيم .

وقد أجمع السلف على إثبات معية الله (تعالى) لخلقه.  
 ثانياً: هذه المعية حق على حقيقتها، لكنها معية تليق بالله (تعالى) ولا تشبه معية أي مخلوق لخلوق:  
 لقوله (تعالى) عن نفسه: **«لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ»**  
 [الشورى: ١١]

وقوله: **«هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا»** [مريم: ٦٥].

وقوله: **«وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ»** [الإخلاص: ٤].

وكسائر صفاتـه الثابتـة له حقيقة على وجه يـليـقـ به ولا تـشـبـهـ صـفـاتـ المـخلـوقـينـ.

قال ابن عبد البر<sup>(١)</sup>:

«أهلـ الـسـنةـ مـجـمـعـونـ عـلـىـ الصـفـاتـ الـوارـدـةـ كـلـهـاـ فـيـ الـقـرـآنـ وـالـسـنـةـ وـالـإـيمـانـ بـهـاـ وـحـمـلـهـاـ عـلـىـ الـحـقـيقـةـ لـاـ عـلـىـ الـمـجازـ إـلـاـ أـنـهـمـ لـاـ يـكـيـفـونـ شـيـئـاـ مـنـ ذـلـكـ،ـ وـلـاـ يـحـدـونـ فـيـ صـفـةـ مـحـدـودـةـ»<sup>(٢)</sup>. اهـ

نقلـهـ عـنـ شـيـخـ الإـسـلامـ اـبـنـ تـيـمـيـةـ فـيـ «الـفـتـوـىـ الـحـمـوـيـةـ»ـ (صـ ٨٧ـ)ـ مـنـ الـمـجـلـدـ الـخـامـسـ مـنـ مـجـمـوعـ الـفـتـاوـىـ لـابـنـ قـاسـمـ.

وقـالـ شـيـخـ الإـسـلامـ فـيـ هـذـهـ الـفـتـوـىـ صـ ٢٠ـ مـنـ الـمـجـلـدـ المـذـكـورـ:

«وـلـاـ يـحـسـبـ الـحـاسـبـ أـنـ شـيـئـاـ مـنـ ذـلـكـ يـعـنيـ مـاـ جـاءـ فـيـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ يـنـاقـضـ بـعـضـهـ بـعـضـاـ أـلـبـتـهـ مـثـلـ أـنـ يـقـولـ الـقـائـلـ:ـ مـاـ فـيـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ مـنـ أـنـ اللـهـ فـوـقـ الـعـرـشـ يـخـالـفـهـ الـظـاهـرـ مـنـ قـوـلـهـ:ـ وـهـوـ مـعـكـمـ أـيـنـ مـاـ كـنـتـمـ»ـ [الـحـدـيدـ:ـ ٤ـ].ـ وـقـوـلـهـ (عـلـيـهـ السـلـامـ):ـ إـذـاـ قـامـ أـحـدـكـمـ إـلـىـ الـصـلـاـةـ فـإـنـ اللـهـ قـبـلـ وـجـهـهـ»ـ<sup>(٣)</sup>.ـ وـنـحـوـ ذـلـكـ،ـ

(١) تـقـدـمـتـ تـرـجـمـتـهـ. (٢) انـظـرـ التـمـهـيدـ (٦ـ/ـ ١٣٤ـ).

(٣) مـتـقـنـ عـلـيـهـ سـبـقـ تـخـرـيجـهـ.

فإن هذا غلط.

وذلك أن الله معنا حقيقة، وهو فوق العرش حقيقة كما جمع الله بينهما في قوله: «هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ» [الحديد: ٤].

فأخبر أنه فوق العرش يعلم كل شيء وهو معنا أينما كنا كما قال النبي ﷺ في حديث الأحوال: «واهـ فوق العرش، وهو يعلم ما أنتـ عليه»<sup>(١)</sup>.

وذلك أن كلمة «مع» في اللغة إذا أطلقت فليس ظاهرها في اللغة إلا المقارنة المطلقة من غير وجوب مماثلة أو محاذاة عن يمين أو شمال، فإذا قيدت بمعنى من المعاني دلت على المقارنة في ذلك المعنى.

فإنه يقال: مازلنا نسير والقمر معنا أو النجم معنا. ويقال: هذا المتع معـ لمجامعتـ لكـ، وإنـ كانـ فوقـ رأسـكـ فالـلهـ معـ خلقـهـ حـقـيقـةـ وهوـ فوقـ عـرـشـهـ حـقـيقـةـ». اـهـ. كـلامـهـ.

**ثالثاً: هذه المعية تقتضي الإحاطة بالخلق علماً وقدرة، وسمعاً وبصراً وسلطاناً**  
وتدبيراً:

وغير ذلك من معاني ربوبيته إن كانت المعية عامة لم تخص بشخص أو وصف.

كتقوله (تعالى): «وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ» [الحديد: ٤].  
وقوله: «مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلَاثَةِ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةِ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا» [المجادلة: ٧].  
فإن خصت بشخص أو وصف اقتضت مع ذلك النصر والتأييد والتوفيق

(١) ضعيف جداً، سبق تخرجه.

والتسديد.

مثال المخصوصة بشخص: قوله (تعالى) لموسى وهارون: ﴿إِنِّي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى﴾ [طه: ٤٦]. وقوله عن النبي ﷺ: ﴿لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ [التوبه: ٤٠].

ومثال المخصوصة بوصف: قوله (تعالى): ﴿وَاصْبِرُوا إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ [الأنفال: ٤٦] وأمثاله في القرآن الكريم كثيرة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتوئ الحموية ص ١٠٣ من المجلد الخامس من مجموع الفتاوى لابن قاسم قال:

«ثم هذه المعية تختلف أحکامها بحسب الموارد. فلما قال: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلْجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا﴾. إلى قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ﴾ [الحديد: ٤]. دل ظاهر الخطاب على أن حكم هذه المعية ومقتضاها أنه مطلع عليكم، شهيد عليكم، ومهيمن عالم بكم، وهذا معنى قول السلف: إنه معهم بعلمه، وهذا ظاهر الخطاب وحقيقة».

قال: «ولما قال النبي ﷺ لصاحبه في الغار لا تحزن إن الله معنا، كان هذا أيضاً حقيقة على ظاهره، ودللت الحال على أن حكم هذه المعية هنا معية الاطلاع والنصر والتأييد، وكذلك قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الدُّينِ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨]. وكذلك قوله لموسى وهارون: ﴿إِنِّي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَى﴾ [طه: ٤٦]. هنا المعية على ظاهرها وحكمها في هذه المواطن النصر والتأييد».

إلى أن قال: «ففرق بين معنى المعية ومقتضاها وربما صار مقتضاها من معناها فيختلف باختلاف الموضع». اهـ

وقال محمد بن الموصلي في كتاب (استعجال الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة) لابن القيم في المثال التاسع ص ٤٠٩ ط الإمام:

«وَغَایة ما تدل عليه مع المصاحبة والموافقة والمقارنة في أمر من الأمور، وذا الاقتران في كل موضع بحسبه ويلزمه لوازم بحسب متعلقه، فإذا قيل: الله مع خلقه بطريق العموم كان من لوازم ذلك علمه بهم وتدبره لهم وقدرته عليهم، وإذا كان ذلك خاصاً كقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمُ الْمُحْسِنُون﴾ [النحل: ١٢٨]. كان من لوازم ذلك معيته لهم بالنصرة والتأييد والمعونة.

فمعية الله (تعالى) مع عبده نوعان: عامة و خاصة، وقد اشتمل القرآن على النوعين، وليس ذلك بطريق الاشتراك اللغظي بل حقيقتها ما تقدم من الصحبة اللاحقة». اهـ

وذكر ابن رجب في شرح الحديث التاسع والعشرين من «الأربعين النووية»: «أن المعية الخاصة تقتضي النصر والتأييد والحفظ والإعانة، وأن العامة تقتضي علمه واطلاعه ومراقبته لأعمالهم».

وقال ابن كثير في تفسير آية المعية في سورة المجادلة:  
ولهذا حكى غير واحد الإجماع على أن المراد بهذه المعية علمه.  
قال: ولا شك في إرادة ذلك ولكن سمعه أيضاً مع علمه بهم وبصره نافذ  
فيهم فهو (سبحانه) مطلع على خلقه لا يغيب عنه من أمورهم شيء». اهـ.  
رابعاً: هذه المعية لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) مخالطًا بالخلق أو حالًا في  
أمكنتهم:

ولا تدل على ذلك بوجه من الوجوه؛ لأن هذا معنى باطل مستحيل على الله (عز وجل)، ولا يمكن أن يكون معنى كلام الله ورسوله شيئاً مستحيلاً باطلاً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «العقيدة الواسطية» ص ١١٥ ط ثلاثة من  
شرح محمد خليل الهراس:  
«وليس معنى قوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُم﴾ [الحديد: ٤] أنه مخالط بالخلق فإن

هذا لا توجبه اللغة، بل القمر آية من آيات الله (تعالى) من أصغر مخلوقاته، وهو موضوع في السماء، وهو مع المسافر وغير المسافر أينما كان». اهـ

ولم يذهب إلى هذا المعنى الباطل إلا الخلولية من قدماء الجهمية وغيرهم الذين قالوا: إن الله بذاته في كل مكان. (تعالى) الله عن قولهم علوًّا كبيرًا. و«**كَبُرْتُ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا**».

وقد أنكر قولهم هذا من أدركه من السلف والأئمة، لما يلزم عليه من اللوازم الباطلة المتضمنة لوصفه (تعالى) بالنفاث الصور وإنكار علوه على خلقه.

وكيف يمكن أن يقول قائل: إن الله (تعالى) بذاته في كل مكان أو إنه مختلط بالخلق وهو (سبحانه) قد «**وَسَعَ كُرْسِيُهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ**» [البقرة: ٢٥٥]، «**وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَّاتٌ بِيَمِينِهِ**» [الزمر: ٦٧].

**خامسًا: هذه المعيبة لا تناقض ما ثبت لله (تعالى) من علوه على خلقه، واستوارته على عرشه:**

فإن الله (تعالى) قد ثبت له العلو المطلق علو الذات، وعلو الصفة.

قال الله (تعالى): «**وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ**» [البقرة: ٢٥٥].

وقال (تعالى): «**سَبِّحْ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى**» [الأعلى: ١].

وقال (تعالى): «**وَلِلَّهِ الْمِثْلُ الْأَعْلَى وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ**» [النحل: ٦٠].

وقد تضافرت الأدلة من الكتاب والسنة، والإجماع والعقل، والفتوا على علو الله (تعالى).

\* أما أدلة الكتاب والسنة فلا تكاد تحصر.

مثل قوله (تعالى): «**فَالْحُكْمُ لِلَّهِ الْعَلِيِّ الْكَبِيرِ**» [غافر: ١٢].

وقوله (تعالى): «**وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ**» [الأنعام: ١٨].

وقوله: «أَمْ أَمْتُم مِّنْ فِي السَّمَاوَاتِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا» [المالك: ١٧].  
 وقوله: «تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ» [المعارج: ٤].  
 وقوله: «قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكَ» [النحل: ١٠٢].  
 إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة.

ومثل قوله (عليه السلام): «أَلَا تَأْمُنُونِي وَأَنَا أَمِينٌ مِّنْ فِي السَّمَاوَاتِ»<sup>(١)</sup>.  
 وقوله: «وَالْعَرْشُ فَوْقُ الْمَاءِ وَاللَّهُ فَوْقُ الْعَرْشِ»<sup>(٢)</sup>.  
 وقوله: «وَلَا يَصْعُدُ إِلَى اللَّهِ إِلَّا طَيِّبٌ»<sup>(٣)</sup>.  
 ومثل إشارته إلى السماء يوم عرفة يقول: «اللَّهُمَّ اشْهُدْ»<sup>(٤)</sup>.

(١) متفق عليه، سبق تخريرجه.

(٢) موقف على ابن مسعود ياسناد حسن.

آخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (٨١) وفي نقض عثمان بن سعيد (٩٨) وابن خزيمة في «التوحيد» ص (١٠٦) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٥١) والطبراني في «الكبير» (٩ / رقم ٨٩٨٧) وأبو الشيخ في «العظمة» (٢/٦٨٨) وابن عبد البر في «التمهيد» (٦/١٣١).  
 من طرق عن حماد بن سلمة عن عاصم بن أبي النجود عن زر، عن ابن مسعود به .  
 ورواه عن حماد بن سلمة جماعة وهم:

(موسى بن إسماعيل، وعبد الرحمن بن مهدي، ويزيد بن هارون، وحجاج، وأسد بن موسى، وهدبة بن خالد).

قال الذهبي في «العلو» ص (٧٩):

«رواه عبد الله بن الإمام أحمد في السنة له وأبو بكر بن المنذر وأبو أحمد العسال وأبو القاسم الطبراني وأبو الشيخ وأبو القاسم اللالكاني وأبو عمر الظمنكي وأبو بكر البيهقي وأبو عمر بن عبد البر في تواليفهم واسناده صحيح».

(٣) آخرجه البخاري (٧٤٣٠) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صلوات الله عليه وآله وسلامه):  
 من تصدق بعدل نمرة من كسب طيب ولا يصعد إلى الله إلا الطيب فإن الله يتقبلها بسمينه ثم يربها لصاحبه كما يربى أحدكم فلوه حتى تكون مثل الجبل».

(٤) رواه مسلم، سبق تخريرجه.

وقوله: «أَمْ أَمْنَتُم مِّنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا» [الملك: ١٧].

وقوله: «تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ» [المعارج: ٤].

وقوله: «قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِنْ رَبِّكَ» [النحل: ١٠٢].

إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ الْكَثِيرَةِ.

ومثل قوله (عليه السلام): «أَلَا تَأْمُنُونِي وَأَنَا أَمِينٌ مِّنْ فِي السَّمَاءِ»<sup>(١)</sup>.

وقوله: «وَالْعَرْشُ فَوْقَ الْمَاءِ وَاللَّهُ فَوْقَ الْعَرْشِ»<sup>(٢)</sup>.

وقوله: «وَلَا يَصْعُدُ إِلَى اللَّهِ إِلَّا طَيِّبٌ»<sup>(٣)</sup>.

ومثل إشارته إلى السماء يوم عرفة يقول: «اللَّهُمَّ اشْهُدْ»<sup>(٤)</sup>.

(١) متفق عليه، سبق تخریجه.

(٢) موقوف على ابن مسعود ياسناد حسن.

آخرجه الدارمي في «الرد على الجهمية» (٨١) وفي نقض عثمان بن سعيد (٩٨) وابن خزيمة في

«التوحيد» ص (٦٠) والبيهقي في «الأسماء والصفات» (٨٥١) والطبراني في «الكبير» (٩ / رقم

٨٩٨٧) وأبو الشيخ في «العظمة» (٦٨٨ / ٢) وابن عبد البر في «التمهيد» (٦ / ١٣١).

من طرق عن حماد بن سلمة عن عاصم بن أبي النجود عن زر، عن ابن مسعود به .

ورواه عن حماد بن سلمة جماعة وهم:

(موسى بن إسماعيل، عبد الرحمن بن مهدي، ويزيد بن هارون، وحجاج، وأسد بن موسى،

وهدبة بن خالد).

قال النذري في «العلو» ص (٧٩):

«رواه عبد الله بن الإمام أحمد في السنة له وأبو بكر بن المنذر وأبو أحمد العسال وأبو القاسم

الطبراني وأبو الشيخ وأبو القاسم اللالكاني وأبو عمر الطلمنكي وأبو بكر البيهقي وأبو عمر بن

عبد البر في تواليفهم واسناده صحيح».

(٣) آخرجه البخاري (٧٤٣٠) من حديث أبي هريرة (رضي الله عنه) قال: قال رسول الله (صلوات الله عليه وسلم):

من تصدق بعدل ثمرة من كسب طيب ولا يصعد إلى الله إلا طيب فإن الله يتقبلها بيمينه ثم

يربيها لصاحبه كما يربى أحدكم فلوه حتى تكون مثل الجبل».

(٤) رواه مسلم، سبق تخریجه.

يعنى على الصحابة حين أقروا أنه بلغ .

ومثل إقراره الجارية حين سألها: «أين الله؟» قالت: في السماء . قال: «اعتقها فإنها مؤمنة»<sup>(١)</sup> .

إلى غير ذلك من الأحاديث الكثيرة .

وأما الإجماع:

فقد نقل إجماع السلف على علو الله (تعالى) غير واحد من أهل العلم .

وأما دلالة العقل على علو الله (تعالى):

ف لأن العلو صفة كمال والسفول صفة نقص ، والله (تعالى) موصوف بالكمال مترء عن النقص .

وأما دلالة الفطرة على علو الله (تعالى):

فإنما ما من داع يدعوه إلا وجد من قلبه ضرورة بالاتجاه إلى العلو من غير دراسة كتاب ولا تعليم معلم .

وهذا العلو الثابت لله (تعالى) بهذه الأدلة القطعية لا ينافي حقيقة المعرفة وذلك من وجوه:

**الأول:** أن الله (تعالى) جمع بينهما لنفسه في كتابه المبين المترء عن التناقض؛ ولو كانا متناقضين لم يجمع القرآن الكريم بينهما .

وكل شيء في كتاب الله (تعالى) تظن فيه التعارض فيما يبدو لك فأعد النظر فيه مرة بعد أخرى حتى يتبيّن لك .

قال الله (تعالى): «أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا» [ النساء: ٨٢] .

(١) رواه مسلم، سبق تخرجه .

**الوجه الثاني:** أن اجتماع المعية والعلو ممكن في حق المخلوق. فإنه يقال: ما زلنا نسير والقمر معنا، ولا يعد ذلك تناقضًا، ومن المعلوم أن السائرين في الأرض والقمر في السماء، فإذا كان هذا ممكناً في حق المخلوق فما بالك بالخالق المحيط بكل شيء؟!

قال الشيخ محمد خليل الهراس (ص ١١٥) في شرحه «العقيدة الواسطية» عند قول المؤلف: بل القمر آية من آيات الله (تعالى)، من أصغر مخلوقاته وهو مع المسافر وغير المسافر أينما كان. قال:

«وضرب لذلك مثلاً بالقمر الذي هو موضوع في السماء، وهو مع المسافر وغيره أينما كان».

قال: «إذا جاز هذا في القمر وهو من أصغر مخلوقات الله (تعالى)؛ أفلًا يجوز بالنسبة إلى اللطيف الخبير الذي أحاط بعباده علمًا وقدرة والذي هو شهيد مطلع عليهم يسمعهم ويراهם ويعلم سرهم ونجواهم، بل العالم كله سمواته وأرضه من العرش إلى الفرش بين يديه كأنه بندقة في يد أحذنا، أفلًا يجوز لمن هذا شأنه، أن يقال: إنه مع خلقه مع كونه عاليًا عليهم بائنًا منهم فوق عرشه»؟! . اهـ

**الوجه الثالث:** أن اجتماع العلو والمعية لو فرض أنه ممتنع في حق المخلوق لم يلزم أن يكون ممتنعاً في حق الخالق، فإن الله لا يماثله شيء من خلقه: «**لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ**» [الشورى: ١١].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «العقيدة الواسطية» (ص ١١٦) ط ثلاثة من شرح الهراس: «وما ذكر في الكتاب والسنة من قربه ومعيته لا ينافي ما ذكره من علوه وفوقيته، فإنه سبحانه ليس كمثله شيء في جميع نعمته وهو عليٌ في دنوه قريب في علوه». اهـ

وخلاصة القول في هذا الموضوع كما يلي:

- ١ - أن معية الله (تعالى) لخلقه ثابتة بالكتاب والسنّة وإجماع السلف.
  - ٢ - أنها حق على حقيقتها على ما يليق بالله (تعالى) من غير أن تشبه معية المخلوق للمخلوق.
  - ٣ - أنها تقتضي إحاطة الله (تعالى) بالخلق علمًا وقدرة، وسمعًا وبصرًا وسلطانًا وتدبیرًا، وغير ذلك من معاني ربوبيته إن كانت المعية عامة، وتقتضي مع ذلك نصراً وتأييداً وتوفيقاً وتسديداً إن كانت خاصة.
  - ٤ - أنها لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) مختلطًا بالخلق، أو حالاً في أمكنته، ولا تدل على ذلك بوجه من الوجوه.
  - ٥ - إذا تدبرنا ما سبق علمنا أنه لا منافاة بين كون الله (تعالى) مع خلقه حقيقة، وكونه في السماء على عرشه حقيقة. سبحانه وبحمده لا نحصي ثناء عليه، هو كما أثني على نفسه.
- وصلى الله وسلم على عبده ورسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

**حرره الفقير إلى الله (تعالى)**

**محمد الصالح العثيمين**

**في ٢٧/١١/١٤٠٣ هـ**

# المحتويات

|    |       |                                                                                      |
|----|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣  | ..... | المقدمة                                                                              |
| ٥  | ..... | تقدير الشیخ ابن باز (رحمه الله)                                                      |
| ٩  | ..... | ترجمة ابن عثیمین (رحمه الله)                                                         |
| ١٣ | ..... | مقدمة المؤلف (رحمه الله)                                                             |
| ١٤ | ..... | متزلة العلم بآسماء الله وصفاته من الدين                                              |
| ١٤ | ..... | دعاة المسألة ودعاء العبادة والفرق بينهما                                             |
| ١٥ | ..... | سبب تأليف الكتاب                                                                     |
| ١٥ | ..... | الخوض في باب الأسماء والصفات بالباطل سببه الجهل أو التعصب                            |
|    |       | <b>الفصل الأول</b>                                                                   |
|    |       | <b>قواعد في أسماء الله (تعالى)</b>                                                   |
| ٢١ | ..... | القاعدة الأولى، أسماء الله (تعالى) كلها حسنة                                         |
| ٢١ | ..... | تفسير المراد من وصفه (سبحانه وتعالى) أسماء «الحسن»                                   |
| ٢٢ | ..... | الالفاظ وما تدل عليه من معانی الكمال والنقص أربعة أقسام                              |
| ٢٢ | ..... | «التكلم» و«المرید» و«الصانع» وما أشبه ذلك لا يسمى الله به ولكن يخبر عنه بذلك         |
| ٢٢ | ..... | باب الاخبار أوسع من باب الأسماء                                                      |
| ٢٣ | ..... | لا يوصف الله بالمكر والخداع إلا مقيداً                                               |
| ٢٤ | ..... | أمثلة ذكرها الشیخ لبيان القاعدة وتوضیحها                                             |
| ٢٥ | ..... | آثار الإیمان بعلم الله (تعالى)                                                       |
| ٢٥ | ..... | مکر الشیطان بابن آدم                                                                 |
| ٢٧ | ..... | الحسن في أسماء الله (تعالى) يكون باعتبار كل اسم على انفراده وباعتبار جمعه إلى غيره   |
| ٢٨ | ..... | مثال ذلك «العزيز الحکیم»                                                             |
| ٢٩ | ..... | القاعدة الثانية، أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف                                     |
| ٣٠ | ..... | أسماء غير الله أعلام فقط                                                             |
| ٣٠ | ..... | أسماء النبي (ﷺ) والقرآن أعلام وأوصاف                                                 |
| ٣٠ | ..... | أسماء الله (تعالى) باعتبار دلالتها على ذات الله مترادفة أما باعتبار ما تحمله من معان |
| ٣٢ | ..... | فهي متباعدة                                                                          |
| ٣٢ | ..... | معنى التباین والتراویف والاشتراك والعموم والخصوص بين كلمتين                          |
| ٣٣ | ..... | الدليل على أن أسماء الله (تعالى) أعلام وأوصاف                                        |
| ٣٤ | ..... | ضلال من سلبو أسماء الله (تعالى) معانيها من أهل التعطیل و شبہتهم في ذلك               |
| ٣٦ | ..... | دلالة السمع والعقل على بطلان قولهم                                                   |
| ٣٧ | ..... | بيان أن «الدھر» ليس من أسماء الله (تعالى)                                            |
| ٣٧ | ..... | خلاف ابن حزم وغيره في جعلهم «الدھر» من أسماء الله (تعالى)                            |

|    |                                                                                                                           |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨ | حرمة سب الدهر .....                                                                                                       |
| ٤٢ | القاعدة الثالثة: أسماء الله (تعالى) إن دلت على وصف متعد تضمنت ثلاثة أمور .....                                            |
| ٤٣ | أسماء الله إن دلت على وصف غير متعد تضمنت أمرين .....                                                                      |
| ٤٣ | الفرق بين «الحي» والـ«الحيبي» .....                                                                                       |
| ٤٤ | القاعدة الرابعة: دلالة أسماء الله (تعالى) على ذاته وصفاته تكون بالتطابقة وبالتضمن والالتزام ..... الدلالات وأنواعها ..... |
| ٤٤ | دلالة الالتزام وأهميتها لطالب العلم ومثال يوضح ذلك .....                                                                  |
| ٤٧ | اللازم من قول الله (تعالى) وقول رسول الله (ﷺ) إذا صح أن يكون لازماً فهو حق ..... وبيان ذلك .....                          |
| ٤٧ | اللازم من قول غير الله ورسوله له ثلاث حالات بيانها وأمثلة عليها .....                                                     |
| ٤٨ | الفرق بين المشابهة والمماثلة .....                                                                                        |
| ٥٢ | القاعدة الخامسة: أسماء الله (تعالى) توقيفية لا مجال للعقل فيها .....                                                      |
| ٥٩ | معنى توقيفية .....                                                                                                        |
| ٦٠ | الواجب الاقتصار في أسماء الله (تعالى) على ما جاء به الكتاب والسنة ووجه ذلك .....                                          |
| ٦٢ | القاعدة السادسة: أسماء الله (تعالى) غير ممحضورة بعدد معين .....                                                           |
| ٦٣ | بيان ضعف حديث ابن مسعود المشهور في هذا الباب .....                                                                        |
| ٦٣ | حديث: «إن الله تسعه وتسعين اسمًا» وبيان أنه لا يدل على حصر الأسماء في هذا العدد .....                                     |
| ٦٦ | نقل الإمام النووي (رحمه الله) الاتفاق على أن أسماء الله (تعالى) ليست محضورة في هذا العدد .....                            |
| ٦٧ | بيان ضعف الحديث المروي في تعين أسماء الله الحسن .....                                                                     |
| ٦٨ | «الرب» و«الشافي» اسمان لله (تعالى) لم يذكرها في حديث الترمذى .....                                                        |
| ٧١ | سبب الاختلاف في عد أسماء الله (تعالى) .....                                                                               |
| ٧٢ | جمع الشيخ تسعة وتسعين اسمًا مما ظهر له من كتاب الله وسنة رسوله (ﷺ) .....                                                  |
| ٧٤ | الأسماء الواردة في القرآن وأدلتها .....                                                                                   |
| ٧٨ | الأسماء الواردة في سنة رسول الله (ﷺ) وأدلتها وتحقيق القول فيها صحة وضعفها .....                                           |
| ٩١ | تردد الشيخ في إدخال «الحفي» في الأسماء الحسن لوروده مقيداً .....                                                          |
| ٩٢ | من أسماء الله (تعالى) ما يكون مضافاً وبيان ذلك .....                                                                      |
| ٩٢ | معنى الإحصاء الوارد في الحديث .....                                                                                       |
| ٩٥ | القاعدة السابعة: الإلحاد في أسماء الله (تعالى) هو: الميل بها عملياً يجب فيها .....                                        |
| ٩٥ | أنواع الإلحاد في أسماء الله (تعالى) وأحكامه .....                                                                         |

### الفصل الثاني

#### قواعد في صفات الله (تعالى)

|     |                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠١ | القاعدة الأولى: صفات الله (تعالى) كلها صفات كمال لا نقص فيها بوجه من الوجوه ..... |
| ١٠١ | دلالة السمع والعقل والفطرة على ذلك .....                                          |

|     |                                                                                      |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٠١ | دلالة السمع .....                                                                    |
| ١٠٢ | دلالة العقل .....                                                                    |
| ١٠٤ | دلالة الفطرة .....                                                                   |
| ١٠٤ | إذا كانت الصفة نقصاً لا كمال فيها فهي ممتنعة في حق الله (تعالى) .....                |
| ١٠٦ | إذا كانت الصفة كاماً في حال ونقصاً في حال ففيها تفصيل .....                          |
| ١٠٧ | إنكار قول بعض العوام «خان الله من يخون» .....                                        |
| ١٠٨ | القاعدة الثانية: باب الصفات أوسع من باب الأسماء وجده ذلك وأمثلة عليه .....           |
| ١١١ | القاعدة الثالثة: صفات الله (تعالى) تنقسم إلى قسمين: ثبوتية وسلبية .....              |
| ١١١ | الصفات الثبوتية: معناها وأمثلتها .....                                               |
| ١١١ | وجوب إثباتها لله (تعالى) على الوجه اللائق به (سبحانه) بدليل السمع والعقل .....       |
| ١١٢ | دلالة السمع .....                                                                    |
| ١١٢ | دلالة العقل .....                                                                    |
| ١١٤ | وجوب قبول ما أخبر به النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) عن الله (تعالى) ..... |
| ١١٤ | بطلان تفسير «استوى» بـ«استولى» في قوله (تعالى): «الرحمن على العرش استوى» .....       |
| ١١٥ | الصفات السلبية: معناها وأمثلتها .....                                                |
| ١١٦ | وجوب نفي الصفات السلبية عن الله (تعالى) مع إثبات ضدتها على الوجه الأكمل .....        |
| ١١٨ | لا يوصف الله (تعالى) بالنفي المحسن لأمور ثلاثة وبيان ذلك .....                       |
| ١١٨ | أمثلة على ما سبق .....                                                               |
| ١٢٠ | القاعدة الرابعة: الصفات الثبوتية صفات مدح وكمال .....                                |
| ١٢٠ | الصفات الثبوتية أكثر بكثير من الصفات السلبية لدلائلها على الكمال والمدح .....        |
| ١٢١ | منهج المعطلة: التركيز على صفات النفي دون صفات الإثبات .....                          |
| ١٢٢ | الأحوال التي تذكر فيها الصفات السلبية غالباً .....                                   |
| ١٢٥ | القاعدة الخامسة: الصفات الثبوتية تنقسم إلى قسمين، ذاتية وفعلية .....                 |
| ١٢٥ | الصفات الذاتيةتعريفها وأمثلة عليها .....                                             |
| ١٢٥ | سبب تقسيم الصفات الثبوتية إلى ذاتية وفعلية .....                                     |
| ١٢٦ | تقسيم الصفات الذاتية إلى معنوية وخبرية .....                                         |
| ١٢٧ | الصفات الفعلية: تعريفها وأمثلة عليها .....                                           |
| ١٢٧ | موقف الطوائف والطرق من الصفات الذاتية الفعلية .....                                  |
| ١٢٨ | قد تكون الصفة ذاتية فعلية توضيح ذلك، ومثال عليه .....                                |
| ١٢٩ | مذهب الأشاعرة والماتريدية والكلالية ومن على شاكلتهم في كلام الله (تعالى) .....       |
| ١٢٩ | مذهب أهل السنة والجماعة في كلام الله (تعالى) .....                                   |
| ١٣١ | القاعدة السادسة: يلزم هي إثبات الصفات التخلصي عن التمثيل والتكييف .....              |
| ١٣١ | معنى التمثيل وبيان بطلانه بالسمع والعقل .....                                        |
| ١٣١ | دليل السمع .....                                                                     |
| ١٣٢ | اختلاف العلماء في الكاف الوارد في قوله (تعالى): «ليس كمثله شيء» .....                |

|     |                                                                                                |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٣٣ | دلالة العقل ..                                                                                 |
| ١٣٤ | الفرق بين التمثيل والتشبيه ..                                                                  |
| ١٣٤ | التعبير بالتمثيل أولى من وجهين ..                                                              |
| ١٣٥ | معنى التكليف وبيان بطلانه بالسمع والعقل ..                                                     |
| ١٣٥ | دليل السمع ..                                                                                  |
| ١٣٦ | دليل العقل ..                                                                                  |
| ١٣٩ | الأثر المشهور عن الإمام مالك في الاستواء وتخريرجه ..                                           |
| ١٤٢ | القاعدة السابعة: صفات الله تقويفية لا مجال للعقل فيها ..                                       |
| ١٤٣ | لدلالة الكتاب والسنّة على ثبوت الصفة ثلاثة أوجه بيانها وتفصيل القول فيها                       |
|     | <b>الفصل الثالث</b>                                                                            |
|     | <b>قواعد في أدلة الأسماء والصفات</b>                                                           |
| ١٤٩ | القاعدة الأولى: الأدلة التي تثبت بها أسماء الله (تعالى) وصفاته هي كتاب الله وسنة رسوله (ﷺ) ... |
| ١٤٩ | ما لم يرد إثباته ولا نفيه في الكتاب والسنّة يجب التوقف في لفظه والاستفصال في معناه             |
| ١٥١ | هل تثبت الله (تعالى) جهة ..                                                                    |
| ١٥٣ | دليل القاعدة من السمع والعقل ..                                                                |
| ١٥٣ | دلالة السمع ..                                                                                 |
| ١٥٤ | دلالة العقل ..                                                                                 |
|     | القاعدة الثانية: الواجب في نصوص القرآن والسنّة إجراؤها على ظاهرها لاسيما نصوص الصفات           |
| ١٥٨ | حيث لا مجال للرأي فيها ..                                                                      |
| ١٥٩ | دليل ذلك من السمع والعقل ..                                                                    |
| ١٦٢ | دلالة السمع ..                                                                                 |
| ١٦٤ | دلالة العقل ..                                                                                 |
| ١٦٥ | بطلان مذهب المفوضة ..                                                                          |
| ١٦٥ | بيان مذهب السلف وبراءتهم من مذهب التقويف ..                                                    |
| ١٦٦ | خطأ بعض العلماء في تقسيمهم أهل السنة إلى مفوضة ومؤولة ..                                       |
| ١٦٧ | ثناء ابن قيم الجوزية على كتاب «العقل والنقل» ..                                                |
| ١٦٨ | نقض مذهب أهل التقويف ..                                                                        |
| ١٦٩ | قول أهل التقويف قدح في القرآن والأئمّة ويفتح باب الإلحاد ..                                    |
| ١٧٠ | نقض عبارة «طريقة السلف أسلم، وطريقة الخلف أعلم وأحكم» ..                                       |
| ١٧٤ | زعماء علم الكلام ورؤساؤهم انتهون أمرهم إلى الحيرة والشك ..                                     |
| ١٧٦ | القاعدة الرابعة: ظاهر النصوص ما يتبارد منها إلى الذهن من المعاني ..                            |
| ١٧٦ | اختلاف الظاهر بحسب السياق وما يضاف إليه الكلام ..                                              |
| ١٧٨ | انقسام الناس في فهم ظاهر نصوص الصفات إلى ثلاثة أقسام ..                                        |
| ١٧٨ | القسم الأول: أهل السنّة والجماعـة ..                                                           |
| ١٧٨ | سبب تسميتهم أهل السنّة والجماعـة ..                                                            |

|     |                                                                                  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| ١٧٩ | المفوضة والمأولة لا يصدق عليهم لقب أهل السنة                                     |
| ١٨١ | مذهب أهل السنة هو المذهب الصحيح والطريق القويم وذلك لوجهين                       |
| ١٨٢ | الوجه الأول                                                                      |
| ١٨٣ | الوجه الثاني                                                                     |
| ١٨٤ | <b>القسم الثاني: المشبهة</b>                                                     |
| ١٨٤ | بيان بطلان مذهبهم من ثلاثة أوجه                                                  |
| ١٨٦ | شبيهة المشبهة والجواب عليها من ثلاثة وجوه                                        |
| ١٨٩ | <b>القسم الثالث: أهل التعطيل</b>                                                 |
| ١٩٠ | كثرة مؤلفات علماء السنة في الرد على أهل التعطيل دون غيرهم وسبب ذلك               |
| ١٩١ | المعطلة ممثلة في الأصل                                                           |
| ١٩١ | التأويل أفضل من التفويض                                                          |
| ١٩٣ | بيان بطلان مذهب أهل التعطيل من ستة أوجه:                                         |
| ١٩٣ | الوجه الأول                                                                      |
| ١٩٣ | الوجه الثاني                                                                     |
| ١٩٣ | الوجه الثالث                                                                     |
| ١٩٤ | الوجه الرابع                                                                     |
| ١٩٧ | الوجه الخامس                                                                     |
| ١٩٨ | الوجه السادس                                                                     |
| ١٩٨ | لوازم باطلة تلزم على قول أهل التعطيل                                             |
| ٢٠٢ | الواجب والممتنع والجائز في حق الله (تعالى)                                       |
| ٢٠٥ | أقسام أهل التعطيل                                                                |
| ٢٠٧ | المراحل التي مر بها أبو الحسن الأشعري في حياته                                   |
| ٢٠٧ | الرد على الأشاعرة فيما نفوه من الصفات                                            |
| ٢٠٨ | قاعدة: انتفاء الدليل المعين لا يستلزم انتفاء المدلول وأمثلة عليها                |
| ٢١٠ | بيان خطأ الأشاعرة والماتريدية في إثباتهم صفة الإرادة وتقييمهم صفة الرحمة         |
| ٢١٦ | طريق الأشاعرة والماتريدية في أسماء الله وصفاته لا تندفع به شبه المعتزلة والجهمية |
| ٢١٦ | وغيرهم وبيان ذلك من وجهين                                                        |
| ٢١٦ | الوجه الأول                                                                      |
| ٢١٧ | قاعدة مفيدة: «البدعة لا يمكن أن تدفعها ببدعة» وأمثلة عليها                       |
| ٢١٨ | الوجه الثاني                                                                     |
| ٢١٨ | لاراد لبعض المعتزلة والجهمية وغيرهم إلا بالرجوع لمذهب السلف                      |
| ٢١٩ | كل معطل مثل وكل مثل معطل                                                         |
| ٢٢٠ | المعطل مثل من وجهين وبيان ذلك                                                    |
| ٢٢٠ | الممثل معطل من ثلاثة أوجه وبيان ذلك                                              |
| ٢٢٣ |                                                                                  |

### الفصل الرابع شبهات والجواب عنها

|     |       |                                                                                     |
|-----|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٢٥ | ..... | إيراد أهل التأويل بعض الشبه على منهج أهل السنة وغرضهم من ذلك، وأمثلة عليه .....     |
| ٢٢٦ | ..... | الجواب عن هذه الشبه بجوابين: «مجمل ومفصل» .....                                     |
| ٢٢٦ | ..... | بيان المجمل .....                                                                   |
| ٢٢٨ | ..... | بيان المفصل .....                                                                   |
| ٢٣٠ | ..... | بيان كذب ما نسب إلى الإمام أحمد أنه تأول في ثلاثة أشياء .....                       |
| ٢٣١ | ..... | <b>المثال الأول:</b><br>«الحجر الأسود يبين الله في الأرض» والجواب عنه .....         |
| ٢٣١ | ..... | تخریج الحديث وبيان أنه لا يصح مرفوعاً ولا موقعاً .....                              |
| ٢٣٣ | ..... | أقوال أهل العلم في بيان ضعف الحديث وبطلانه .....                                    |
| ٢٣٨ | ..... | <b>المثال الثاني:</b><br>«قلوب العباد بين أصبعين من أصابع الرحمن» والجواب عنه ..... |
| ٢٣٨ | ..... | اللغات الواردة في كلمة «أصبع» .....                                                 |
| ٢٣٩ | ..... | اللغات الواردة في كلمة «أنملة» .....                                                |
| ٢٤٠ | ..... | إثبات أهل السنة الأصباب لله (تعالى) مع نفي المائلة .....                            |
| ٢٤٣ | ..... | <b>المثال الثالث:</b><br>«إني أجد نفَّسَ الرحمن من قبل اليمن» والجواب عنه .....     |
| ٢٤٣ | ..... | بيان شذوذ الحديث من رواية أبي هريرة، وصحة إسناده من حديث سلمة بن نفيل .....         |
| ٢٤٤ | ..... | الخلاف بين أهل السنة والمعللة في فهم الحديث .....                                   |
| ٢٤٦ | ..... | الخطوات الواجب اتباعها حتى نحكم بصحة حديث أو تحسينه .....                           |
|     | ..... | اسم المصدر يأتي بمعنى المصدر ويخالفه في الصيغة فقط وبيان ذلك من خلال حديث           |
| ٢٤٨ | ..... | الباب .....                                                                         |
| ٢٥١ | ..... | <b>المثال الرابع:</b>                                                               |
| ٢٥١ | ..... | «قوله (تعالى): «ثم استوى إلى السماء» .....                                          |
| ٢٥٢ | ..... | وجه اعتراض أهل التعطيل .....                                                        |
| ٢٥٢ | ..... | الجواب عن ذلك .....                                                                 |
| ٢٥٢ | ..... | الفرق بين العلو والاستواء .....                                                     |
| ٢٥٦ | ..... | ال فعل يضمن معنٍ يناسب الحرف المتعلق به ليلتكم الكلام ومثال ذلك .....               |
|     | ..... | الخلاف بين البصريين والковفيين في التجوز، هل هو في الحرف أم في الفعل، وتطبيق        |
| ٢٥٧ | ..... | ذلك على المثال .....                                                                |
| ٢٥٧ | ..... | ترجيح الشيخ لقول ابن كثير ومن معه وسبب ذلك .....                                    |
| ٢٥٩ | ..... | <b>المثال الخامس والسادس:</b>                                                       |
| ٢٥٩ | ..... | قوله (تعالى): «وهو معكم أينما كنتم» وقوله: «إلا هو معهم أينما كانوا» .....          |
| ٢٥٩ | ..... | وجه اعتراض أهل التأويل .....                                                        |

|                                                                                     |       |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| الجواب عن ذلك                                                                       | ..... |
| تفسیر الشیخ لمعنى المعیة الواردة فی الآیین وانها معیة حقيقة تقتضی الإحاطة بهم علماً | ..... |
| وقدرة وسمعاً وبصراً وغير ذلك                                                        | ..... |
| التفسیر باللازم تفسیر بدلول اللفظ ووجه ذلك                                          | ..... |
| تفسیر معیة الله (تعالی) خلقه بما يقتضی الحلول والاختلاط باطل من وجوه ثلاثة          | ..... |
| المعیة تختلف أحكامها ومقتضياتها بحسب ما تضاف إلیه                                   | ..... |
| الفرق بين المشترک اللفظي واللفظ المتواطئ وتطبیق ذلك على المعیة                      | ..... |
| تخریج حديث الأوعال وبيان ضعفه                                                       | ..... |
| تفسیر المعیة بظاهرها على الحقيقة الالائقة بالله (تعالی) لا ينافق ما ثبت من علو الله | ..... |
| (تعالی) بذاته على عرشه وذلك من وجوه ثلاثة                                           | ..... |
| الوجه الأول                                                                         | ..... |
| الوجه الثاني                                                                        | ..... |
| الوجه الثالث                                                                        | ..... |
| انقسام الناس فی معیة الله خلقه ثلاثة أقسام وبيان ذلك                                | ..... |
| تنبیہ على قاعدتين هامتين مع ذکر بعض الأمثلة                                         | ..... |
| القاعدة الأولى: القرآن لا يمكن أن يقع فی التناقض فإن ظنت أن فيه تناقضًا فالظن خطأ   | ..... |
| القاعدة الثانية: القرآن لا يمكن أن يخالف الواقع فإن ظنت أنه يخالف الواقع فالظن خطأ  | ..... |
| كل شيء أضافه الله لنفسه فهو مضاف إلى نفسه حقيقة ولا نحتاج أن نقول بذاته إلا إذا     | ..... |
| أجلتنا إلى ذلك                                                                      | ..... |
| التناقض أبلغ من الاختلاف ووجه ذلك                                                   | ..... |
| تنبیہ: معیة الله خلقه تقتضی إحاطته بهم سمعاً وبصراً وقدرة ونحو ذلك                  | ..... |
| علو الله ثابت بالكتاب والسنۃ والعقل والفطرة والإجماع                                | ..... |
| تنوع دلالة الكتاب على إثبات العلو لله (سبحانه)                                      | ..... |
| بعض الأمثلة يتوهم منها أنها تنافي العلو المطلق والجواب عنها                         | ..... |
| دلالة السنۃ على علو الله (سبحانه) بأنواعها القولية والفعالية والإقرارية             | ..... |
| دلالة العقل على علو الله (سبحانه وتعالی)                                            | ..... |
| دلالة الفطرة على ذلك                                                                | ..... |
| دلالة الإجماع                                                                       | ..... |
| تنبیہ ثالث: تعقیب المؤلف على ما كتبه لبعض الطلبة فی معیة الله (تعالی)               | ..... |
| <b>المثال السابع والثامن:</b>                                                       | ..... |
| قوله (تعالی): «ونحن أقرب إليه من حبل الوريد»، قوله : «ونحن أقرب إليه منكم»          | ..... |
| تفسير القرب بأنه قرب الملائكة                                                       | ..... |
| وجه اعتراف أهل التعطيل                                                              | ..... |

|     |                                                                                                    |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٩٧ | الجواب عن ذلك                                                                                      |
| ٢٩٧ | سبب إضافة الله (سبحانه) القرب إليه ومجيء نحو هذا التعبير مراداً به الملائكة                        |
| ٣٠١ | <b>المثال التاسع والعشر:</b>                                                                       |
| ٣٠١ | قوله (تعالى) عن سفينة نوح: «تجري بأعيننا»، قوله موسى: «ولتصنع على عيني»<br>والجواب عنها            |
| ٣٠٢ | الباء في اللغة لا تأتي للظرفية إلا بقرينة ومثال ذلك                                                |
| ٣٠٤ | تفسير الشيء بلازمه صحيح وبيان ذلك                                                                  |
| ٣٠٤ | أدلة إثبات العينين لله (تعالى)                                                                     |
| ٣٠٥ | <b>المثال الحادى عشر:</b>                                                                          |
| ٣٠٥ | قوله (تعالى) في الحديث القدسي: «وما يزال عبدي يتقرب إلى بالتوفيق حتى أحبه...»<br>الحديث            |
| ٣٠٦ | وجه اعتراف أهل التعطيل                                                                             |
| ٣٠٦ | الجواب عن ذلك                                                                                      |
| ٣٠٧ | معنى الحديث                                                                                        |
| ٣٠٨ | دلالة الحديث على التباين بين الخالق والخلق                                                         |
| ٣٠٩ | تفسير السلف للحديث مطابق لظاهر اللفظ موافق لحقيقة                                                  |
| ٣١١ | <b>المثال الثاني عشر:</b>                                                                          |
| ٢١١ | قوله (ﷺ) فيما يرويه عن الله (تعالى): «من تقرب مني شبراً تقربت منه ذراعاً...»<br>الحديث والجواب عنه |
| ٣١٣ | السلف أهل السنة والجماعة يجررون هذه النصوص على ظاهرها وحقيقة معناها الاتصال<br>بإله (عز وجل)       |
| ٣١٤ | إثبات التقرب بالهرولة لله (تعالى)                                                                  |
| ٣١٤ | ذهاب بعض الناس أن المراد بقوله: « يأتي هرولة» سرعة قبول الله (تعالى) «إقبال على<br>عده» وتعليق ذلك |
| ٣١٦ | بيان المؤلف أن هذا القول لا يخرج عن مذهب أهل السنة والجماعة وأن له حظاً من<br>النظر                |
| ٣١٦ | ترجح المؤلف أن إبقاء الحديث على ظاهره أسلم وألائق بمذهب السلف                                      |
| ٣١٧ | <b>المثال الثالث عشر:</b>                                                                          |
| ٣١٧ | قوله (تعالى): «أولم يرو أنا خلقنا لهم ما عملت أيدينا أتعاماً» والجواب عنه                          |
| ٣٢٠ | التقييد بالأغلب والأكثر يدل على التخصيص ومثال ذلك                                                  |
| ٣٢٢ | <b>المثال الرابع عشر:</b>                                                                          |
| ٣٢٢ | قوله (تعالى): «إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله يد الله فوق أيديهم»                             |
| ٣٢٢ | وجه اعتراف أهل التعطيل                                                                             |
| ٣٢٢ | الجواب عن ذلك                                                                                      |
| ٣٢٦ | فائدة إضافة مبايعتهم للرسول إلى الله (تعالى)                                                       |

|     |                                                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٤ | من لم تقم عليه الحجة لا يكفر ولا يفسق                                                        |
| ٣٦٤ | حكم من كان على الكفر ولم تبلغه الدعوة                                                        |
| ٣٦٤ | هل يعذر الإنسان بجهله وأمثلة على ذلك                                                         |
| ٣٦٥ | أقسام من يفعلون الكفر                                                                        |
| ٣٦٥ | لا يعذر الإنسان إذا علم الحكم وجهل العقوبة                                                   |
| ٣٦٥ | لا يكفر جاحد الفرائض إذا كان حديث عهد بإسلام حتى يتبيّن له موانع التكفير والتفسيق            |
| ٣٦٦ | من المowanع أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه وصور ذلك                            |
| ٣٦٦ | تقسيم شيخ الإسلام ابن تيمية من اجتهد من أمة محمد ثلاثة أقسام                                 |
| ٣٦٨ | كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في موانع التكفير والتفسيق                                         |
| ٣٦٩ | أول من قسم الدين إلى أصول وفروع هم المتكلمون                                                 |
| ٣٧١ | هناك فرق بين القول والسائل والفعل فالفاعل فليس كل ما يكون كفراً أو فسقاً يحکم على فاعله بذلك |
| ٣٧٢ | من تبيّن له الحق فأصر على مخالفته استحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسق                 |
| ٣٧٤ | يجب على المؤمن أن يبني معتقده وعمله على الكتاب والسنة ولا يسلك طريق أهل الأهواء              |
| ٣٧٥ | نص الكلمة التي نشرها المؤلف في مجلة الدعوة السعودية                                          |
| ٣٧٧ | تعقيب : معية الله خلقه                                                                       |
| ٣٧٩ | خمسة أمور قررها الشيخ في كلامه على معية الله خلقه                                            |
| ٣٨٠ | أولاً : معية الله خلقه ثابتة بالكتاب والسنة وإجماع السلف                                     |
| ٣٨٠ | ثانياً : هذه المعية على حقيقتها لكنها معية تليق بالله ولا تشبه معية أي مخلوق لخلقوق          |
| ٣٨٢ | ثالثاً : هذه المعية تقتضي الإحاطة بالخلق عملاً وقدرة وسمعاً وبصراً وسلطاناً وتدبرها          |
| ٣٨٤ | رابعاً : هذه المعية لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) مختلطاً بالخلق أو حالاً في أمكنته          |
|     | خامساً : هذه المعية لا تناقض ما ثبت لله (تعالى) من علوه على خلقه واستواه على عرشه            |
| ٣٨٥ | خلاصة القول في هذا الموضوع                                                                   |
| ٣٨٨ | الفهرس                                                                                       |
| ٣٩١ |                                                                                              |

## الصف والإخراج التقني

دار الإيادى لتحقيق التراث والكمبيوتر

منية سمنود - أجا - دقهلية - مصر

ت : ١٢٢٥١١٢٠٣

|     |                                                                                              |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٤ | من لم تقم عليه الحجة لا يكفر ولا يفسق                                                        |
| ٣٦٤ | حكم من كان على الكفر ولم تبلغه الدعوة                                                        |
| ٣٦٤ | هل يعذر الإنسان بجهله وأمثاله على ذلك                                                        |
| ٣٦٥ | أقسام من يفعلون الكفر                                                                        |
| ٣٦٥ | لا يعذر الإنسان إذا علم الحكم وجهل العقوبة                                                   |
|     | لا يكفر جاحد الفرائض إذا كان حديث عهد بإسلام حتى يتبين له موانع التكفير والتفسيق             |
| ٣٦٦ | من الموضع أن يقع ما يوجب الكفر أو الفسق بغير إرادة منه وصور ذلك                              |
| ٣٦٦ | تقسيم شيخ الإسلام ابن تيمية من اجتهد من أمة محمد ثلاثة أقسام                                 |
| ٣٦٨ | كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في موانع التكفير والتفسيق                                         |
| ٣٦٩ | أول من قسم الدين إلى أصول وفروع هم المتكلمون                                                 |
| ٣٧١ | هناك فرق بين القول والقاتل والفعل والفاعل فليس كل ما يكون كفراً أو فسقاً يحكم على فاعله بذلك |
| ٣٧٢ | من تبين له الحق فأصر على مخالفته استحق ما تقتضيه تلك المخالفة من كفر أو فسق                  |
| ٣٧٤ | يجب على المؤمن أن يبني معتقده وعمله على الكتاب والسنّة ولا يسلك طريق أهل الأهواء             |
| ٣٧٥ | نص الكلمة التي نشرها المؤلف في مجلة الدعوة السعودية                                          |
| ٣٧٧ | تعليق : معية الله خلقه                                                                       |
| ٣٧٩ | خمسة أمور قررها الشيخ في كلامه على معية الله خلقه                                            |
| ٣٨٠ | أولاً : معية الله خلقه ثابتة بالكتاب والسنّة وإجماع السلف                                    |
| ٣٨٠ | ثانياً : هذه المعية على حقيقتها لكنها معية تليق بالله ولا تشبه معية أي مخلوق لمخلوق          |
| ٣٨٢ | ثالثاً : هذه المعية تقتضي الإحاطة بالخلق علماً وقدرة وسمعًا وبصرًا وسلطاناً وتدبرًا          |
| ٣٨٤ | رابعاً : هذه المعية لا تقتضي أن يكون الله (تعالى) مختلطًا بالخلق أو حالاً في أمكتتهم         |
|     | خامساً : هذه المعية لا تناقض ما ثبت لله (تعالى) من علوه على خلقه واستواه على عرشه            |
| ٣٨٥ | خلاصة القول في هذا الموضوع                                                                   |
| ٣٨٨ | الفهرس                                                                                       |
| ٣٩١ |                                                                                              |

الصف والاخراج الذي

دار الإيذان لتحقيق التراث والكمبيوتر

منية سمنود - أجا - دقهلية - مصر

ت : ١٢٢٥١١٢٠٣